
125

Bol. Acad. peru. leng. 61. 2016 (125-141)

Javier Sologuren y la literatura japonesa

Javier Sologuren and Japanese literature

Pilar Derteano Galdos
Pontificia Universidad Católica del Perú

Resumen:
El presente artículo explora la conexión intertextual 
entre los ensayos y  la exploración poética de Javier 
Sologuren con clásicos de la literatura japonesa desde 
su primer encuentro con la expresión artística japo-
nesa, sus estudios y los poemarios en los que vuelca 
en mayor medida sus conocimientos.  Entre estos se 
profundiza en la relación entre su poemario Folios de El 
enamorado y la muerte (1980)  con la narrativa breve de 
Yasunari Kawabata, el recurso del haiku y de la frag-
mentariedad para entretejer percepciones y recuerdos 
así como la cercanía temática con las preocupaciones 
de la corriente contemporánea de la nueva sensibilidad 
japonesa.

Abstract:
This article explores the intertextual connection between 
essays and poetic exploration of Javier Sologuren and 
Japanese classics literature. From his first encounter with 
the Japanese artistic expression, he pours into his studies 
and collections of poems to the best of his knowledge. 



126

Which relationship deepening on between his Folios de 
El enamorado y la muerte (1980; Folios form the Lover and 
Death) and the brief narrative of Yasunari Kawabata; the 
usage of haiku and the fragmentary weaving perceptions 
and memories; as well as, the thematic proximity with the 
concerns of the contemporary trend of the new Japanese 
sensibility.

Palabras clave: Sologuren, Kawabata, literatura japo-
nesa, intertextualidad, poesía.

Keywords: Sologuren, Kawabata, Japanese literature, 
intertextuality, poetry.

Recibido: 31/01/2016 	 Aceptado: 20/02/2016

Cuando hablamos de la literatura japonesa en el Perú, 
es inevitable mencionar a Javier Sologuren, un poeta de 
gran prestigio. Maestro, editor, traductor y ensayista; su  
obra revela la profunda influencia de esta tradición. 
Para él, el hombre se reconoce en su identidad humana 
a través de la cultura, y debido a su universalidad no 
debemos ser ajenos a distintas tradiciones. 

Su encuentro con la cultura japonesa fue anecdó-
tico y casual, como cuenta para Alonso Rabí do Carmo 
en el libro Animales literarios (2008). En la esquina 
próxima a su casa había una cafetería de japoneses y 
el joven Sologuren quedó maravillado pensando en 
el largo camino que habían recorrido hasta llegar al 
Perú. Un segundo encuentro fue en otra tienda, tam-
bién de japoneses, que se encontraba cerrada, pero al 



127

pasar escuchó el sonido de un instrumento musical, 
era un shamisen y «de ahí a los libros, a la literatura 
japonesa, no hubo sino un paso» (Rabí do Carmo 2008: 
135-136). En Poesía china y también en Noticias sobre Lao 
She comenta haber tenido su primer contacto con la 
literatura de Oriente a través de las novelas de Pearl S. 
Buck, entre estas, La buena tierra. Por esa serie de coin- 
cidencias, este escritor se abocó a esta literatura, viajó 
tres veces a Japón y hasta fue rehén en la residencia 
del embajador Aoki. 

La Segunda Guerra Mundial trajo al escenario una 
cultura desconocida en Occidente, la japonesa. Los 
haikus y los tankas pasaron a ser reconocidos en Europa 
como un arte delicado y de buen gusto, comenzando a 
multiplicarse las traducciones y también los estudios 
antropológicos que hicieron que Javier Sologuren se 
acercara a ella. 

Entre los primeros pasos de su trayectoria como 
estudioso de la literatura japonesa podríamos tomar la 
publicación de la traducción del drama Izutsu de Zeami 
Motokiyo y una traducción de Cinco amantes apasionadas 
de Ihara Saikaku, realizada en colaboración con Akira 
Sugiyama.

En Al andar del camino II (Sologuren 2005) tenemos 
otra lista de artículos relacionados con el Oriente: «El 
meridiano poético oriental», «Puerta abierta a China 
hoy y siempre», «Un cervantista japonés», «En el mundo 
de los proverbios chinos» y finalmente «Poesía japo-
nesa de mediados del siglo veinte». En este último pre-
senta poemas traducidos del inglés por Ilia Sologuren, 
que a su vez fueron traducidos por Naoshi Koriyama y 
Edward Lueders del japonés. Los escritores traducidos 



128

son Akiya Yutaka, Kusano Shinpei, Yoshioka Minoru, 
Shibusawa Takasuke e Irizawa Yasuo.

El rumor del origen fue un gran proyecto de traduc-
ción publicado en 1993. El título de esta antología de lite-
ratura japonesa nos recuerda el «origen», el momento 
en que el «ser» surge del «no-ser», pero, a la vez, evoca 
a El rumor de la montaña, un libro de Yasunari Kawa-
bata. En la antología se encuentra un ensayo escrito por 
Javier Sologuren en conmemoración a los trescientos 
cincuenta años del nacimiento del poeta Matsuo Basho. 
Además cuenta con relatos de autores contemporáneos 
como Naoya Shiga, Jun’ichiro Tanizaki, Ryonusuke 
Akutagawa, Yasunari Kawabata y Yukio Mishima. Por 
último incluye también ensayos de autores nipones que 
nos acercan a una forma diferente de apreciar las obras 
literarias. 

Su siguiente antología japonesa, elaborada en cola-
boración con su esposa Ilia, fue titulada Poemas y cuentos 
del Japón (1995) y publicada por el Centro Cultural 
Peruano Japonés. Para el año 2000 había publicado tam-
bién una selección de teatro y cuentos japoneses llama- 
da La luna en el agua. 

Vale citar Hojas de herbolario, una compilación que 
nace a partir de apuntes sobre temas diversos de los años 
noventa. Tenemos algunas páginas (hojas) de este arbo-
lario escritas sobre temas orientales como: Una belleza 
inmune a las mudanzas del gusto; Hokusai el calígrafo; La 
brevedad del haiku; Momotaro…; Sin pretender…; Desper-
tamiento, en el que habla sobre Yasunari Kawabata; y 
El embalaje en el Japón…, de donde provienen observa-
ciones sobre el arte y el diseño en el espacio. Estas obser-
vaciones son contrastables con la perspectiva espacial 



129

de su poesía. Luego, curiosamente, vienen una serie de 
anotaciones sobre la traducción en general, donde cita 
a diversos autores, entre ellos Alfonso Reyes y Borges. 
Sologuren intentaba extraer lo puramente humano a 
través de sus traducciones, reto enorme al encontrarse 
con lo oriental.

Obra poética

Javier Sologuren se consideraba parte de una tradición 
de poetas dedicados a la experimentación formal. Entre 
sus poemarios de mayor experimentación e influencia 
oriental se encuentran Folios de El enamorado y la muerte 
(1980) y Jaikus escritos en un amanecer de otoño (1981)1. 

En un breve espacio, Roberto Paoli en su libro 
Estudios sobre la literatura peruana contemporánea (1985) 
reflexiona sobre la prevalencia de la composición de 
tres versos cortos, parecida al haiku en nuestro autor, 
según un gusto que se remonta al mexicano José Juan 
Tablada, uno de los primeros poetas hispanoamerica- 
nos en valorar lo gráfico y espacial del poema. El japo- 
nesismo debería considerarse componente esencial del 
arte fino y burilado de Sologuren, de sus preocupa-
ciones gráficas y espaciales, y debería, además contex-
tualizarse en la vocación específica de la poesía hispa-
noamericana, para él, muy sensible a las civilizaciones 
de extremo oriente. Por ello es que en el uso de los espa-
cios blancos y también de la omisión del espacio tipo-
gráfico para ciertos grupos de palabras, alineaciones 

1	 Nótese que Sologuren no conocía aún la escritura romaji, versión estandarizada 
de la escritura japonesa con el alfabeto romano. En esta «jaikus» vendría a ser 
«haikus».



130

verticales y oblicuas, continuos, columnas, se relaciona 
con el arte de la escritura del Japón, como señala el 
autor en «Hokusai el calígrafo».

Si seguimos la línea cronológica, el primer poe-
mario que posee la marca de Oriente sería La gruta de 
la sirena (1961), donde su estilo precedente se integra 
con formas nuevas, sea el poema en prosa, la compo-
sición al estilo de haiku y la experimentación espacial. 
El haiku, propiamente dicho, aparecerá por primera 
vez en Corola parva (1977) y se coronará con Jaikus 
escritos en un amanecer de otoño (1981). Para Ana María 
Gazzolo (1989), muchos de estos haikus no abandonan 
del todo el espíritu y las preocupaciones de un occi-
dental, pero, en mi opinión, muestran la capacidad 
de síntesis de formas e intereses de un poeta frente al 
mundo.

Un ejemplo de esta capacidad de síntesis es Folios 
de El enamorado y la muerte, publicado en 1980, en la 
madurez de su obra poética. La selección en el espacio 
sugiere el sentido del poema, una lucha entre la palabra 
y el silencio que se ve traducida en una dicotomía entre 
la vida y la muerte. El simbolismo de los folios es la 
tragedia del cuerpo físico en su experiencia de enfren-
tarse a la muerte, es que el enamorado es equivalente 
a la poesía y a la vida humana, así como la Muerte 
es al silencio y al vacío que está más allá de la vida. 
Sologuren parece entender que lo que está fuera del 
lenguaje, lo está también fuera de la vida, inscrito en 
un mundo donde todo parece avanzar hacia la muerte. 
Comparte con Yasunari Kawabata la conciencia de la 
finitud y de no querer seguir adelante. Así encuentra 



131

que es en la continuidad de la escritura donde radica 
la vida, como un proceso, un movimiento o transcurso 
de lo real. Este poemario simboliza la victoria de Eros 
sobre Tánatos en la tierra, espacio existencial y medio 
de la memoria.

Otra de las revelaciones de este poemario es el des- 
cubrir a un Sologuren partidario de la estructuración, 
siendo la composición del poema su verdadero tema 
y reflexión sobre el mundo. También se hace presente 
la búsqueda de la plasticidad en la expresión, que lo 
hace recurrir a la imagen y disponer los versos con 
espacios blancos, que colaboren en la significación total 
del poema en tanto ritmos y sentidos. Esto se logra por 
medio de la ausencia de signos de puntuación conven-
cionales, batallando contra el silencio para expresar lo 
preciso, utiliza signos gráficos alternativos o aglutina-
ción de palabras.

El poema epitalamio plantea la trascendencia de 
la muerte a través de la memoria. En él los amantes en- 
trevén que cuando hayan muerto, los amantes vivos 
llegarán a ellos y de este modo no solo se produ- 
cirá el renacimiento simbólico de los muertos como 
raíces, sino también el deslumbramiento de amor de 
los vivos; nuevamente el tema de Eros sobre Tánatos 
en donde la noche es símbolo de la búsqueda de la 
otra realidad.

También tenemos los poemas «Dos o tres expe-
riencias de vacío» y «A la sombra de las primicias de 
verano», donde la realidad es velada y no tenemos 
oportunidad de profundizar en los mecanismos que la 
manejan. Es por esto que a pesar del amor, la amistad, 



132

la solidaridad y el arte que ayudan en la búsqueda del 
yo poético, los resultados parecen vacíos. Se ha escrito 
solo y para la belleza, pero sin ningún cambio en la rea-
lidad espiritual. El tema de la escritura como algo que 
no cambia la realidad forma parte importante de este 
poemario.

Otro rasgo de este poemario es una visión positiva 
hacia la experimentación, Sologuren destaca entre la 
influencia de la poesía concreta, conceptual y japonesa, 
a esta última. Menciona que él escribe «a la manera 
de tankas y haikus», seducido por la brevedad, pero 
sobre todo por su capacidad de sugestión y la sutileza 
expresiva que estas formas alientan. Son rasgos que 
no solo adjudica a la poesía japonesa, sino también a 
los relatos de Yasunari Kawabata. En «Kawabata y las 
profundidades del espejo» Sologuren concluye: «está 
mirando, escrutando en las profundidades del espejo. 
En ellas habrá de encontrar que al cabo de toda la vida 
solo quedan dos certezas, dos heridas: el amor y la 
muerte. [1977]» (2005: 116, t. VII). Son precisamente 
estos, el amor y la muerte, los temas de Folios.

Es inevitable relacionar Folios de El enamorado y la 
muerte con Folios de mi decimosexto año, títulos del poe-
mario y de los documentos que el joven Kawabata va 
escribiendo durante sus viajes antes de terminar sus 
estudios respectivamente. Además, uno de los poemas 
de Folios y que muchos consideran desvinculado con 
la temática del poemario, «Al resbalar el silencioso 
aceite del día», es una reinterpretación de Kawa-
bata. El poema refiere al relato «Aceite» de Yasunari 
Kawabata, perteneciente a la parte primera del libro 



133

Izu no odoriko 伊豆の踊子 (La bailarina de Izu) (2006). 
En este relato, Kawabata reflexiona sobre su orfandad, 
los recuerdos y la manera en que se enfrentó a la pér-
dida de toda su familia a pesar de ser muy pequeño 
como para recordarla. Fundamenta su aversión por 
el aceite y las concesiones que sus abuelos hacían con 
él, con una historia contada por su tía, según la cual, 
el pequeño Yasunari habría roto la lámpara de aceite 
del altar budista en el funeral de su padre. Desde  
ese momento, aunque entre sus tres y catorce años 
fallecieron todos sus familiares directos, la familia de 
Yasunari reemplazó las lámparas por velas sin que el 
niño supiera la razón. 

Esta reflexión sobre la existencia y el recuerdo que 
surge de «Aceite» y se refleja en Al resbalar el silencioso 
aceite del día se repite en «dos o tres experiencias de 
vacío» y «A la sombra de las primicias de verano» en 
el mismo poemario. Miguel Cabrera (1988) también 
encuentra esa visión totalizadora de la problemática 
existencial, ya que la realidad para Sologuren sería pro-
fundamente espiritual.

Al resbalar el silencioso aceite del día
(Imagen de mi madre)
mirando en un punto no lejano
del sol
ya consumido en sus cenizas áureas…

		  (Sologuren 2005: 268, t. I)

En mi lectura de este poema, la imagen de la madre 
es construida desde un ideal de decoro o elegancia, 
comparable a las inspiradoras geishas de La bailarina 



134

de Izu. Las cuatro primeras líneas podrían referir tanto 
a los cabellos de la madre convertidos de sol a gris, 
pero también a las cenizas (tema recurrente en Kawa-
bata) que quedan del difunto. Queda el detalle de la 
luz que representa la madre, el sol, que analizaremos 
en breve.

… la cabeza peinada
alto el cuello cándido
en los gastados hombros
decorosa
(ahora recogido
cuerpo sedente)
solitaria
en un rincón del vestíbulo
confinado…

		  (Sologuren 2005: 268, t. I)

En los gastados hombros hay esfuerzo, pero también es 
una decorosa figura aristocrática, la elegancia de los 
hombros caídos que remarca la seda de los kimonos. 
Ese cuerpo que está ahora recogido y sedente sugiere la 
postración de la edad o la muerte para confirmarnos la 
imagen del cadáver con la siguiente línea: en un rincón 
del vestíbulo, como un velatorio.

… en el pecho
(desde donde tu edad
vio levantarse
y se oyó decir
a sí mismo las palabras)
el tenue rayo
de una fíbula
(que apenas pudo tolerar



135

el doméstico afán)
su gracia secular
in tenebris

		  (Sologuren 2005: 268, t. I)

Un bello detalle es la pieza léxica rebuscada del poema: 
fíbula. Confinado en el pecho estaba el tenue rayo de 
un broche que soportaba apenas el ajetreo de la vida 
doméstica, en un pecho que se vio y se escuchó a sí 
mismo envejecer. La gracia secular de mundo de la vi- 
da diaria queda en la oscuridad. 

Si bien Kawabata perdió todas las fotos de sus 
padres, Sologuren sí conserva una imagen mental muy 
poderosa de su madre, a la cual alude en el poema. Al 
contrario del cuento, que termina citando al abuelo «¿La 
luz es más brillante ahora, no?», el poeta finaliza evo-
cando la oscuridad, lo que sugiere que al contrario de 
Kawabata con la revelación del aceite, Sologuren se niega 
a aceptar su orfandad o la pérdida de los recuerdos, los 
cuales, a pesar de ser analizados no lo liberan.

Ambas obras nos remiten al cuestionamiento sobre 
el recuerdo y el olvido, pero sobre todo, nos remiten 
a la muerte. El poemario al que pertenece este poema 
cuenta con dos epítetos, «aquella blancura que habitaba 
las profundidades del espejo era la nieve», de Yasunari 
Kawabata, y la segunda «entonces, a mi humano 
corazón súbito vuelvo», de John Keats. 

En la entrevista ya citada Sologuren confiesa: 

Vivir es morir, y morir es vivir. Pienso que el gran mal en 
nosotros sea tal vez haber concebido la muerte como un 
tajo definitivo a un proceso, cuando este se da justamente 



136

por la participación de ambas realidades: vida, muerte. 
No sé, no quiero naturalmente pretender una filosofía 
profunda al respecto. Es algo que se me ha ido impo-
niendo. (Cabrera 1988: 68)

Con respecto a la temática de su poesía, en el extenso 
poema «Recinto» las imágenes de la muerte son las 
de inapelable y perecedera, que están relacionadas 
con la juventud, el amor y el tiempo; como lo hizo 
Kawabata. Con ello se vincula el amor como una ex- 
periencia estética sublime, pero sobre todo el paso 
del tiempo retratado en las estaciones y el tema de 
la naturaleza, cuestionamiento perpetuo sobre la 
validez del recuerdo y de la identidad basada en la 
historia. El tema de la muerte es el que va tejiendo 
los temas de la vida, las preguntas de índole poética, 
filosófica y metafísica, llegando a poemas que para 
Cabrera (1988: 68) son los totalizadores, los que con-
centran la visión del mundo de Sologuren. La muerte 
para Sologuren no es aquel fin natural del hombre, 
sino también la tragedia del mundo actual en la que 
el hombre es lobo del hombre y a pesar de eso el autor 
confiesa que no pretende una filosofía profunda al 
respecto.

La ya mencionada indagación en el sentido existen-
cial y metafísico del recuerdo y una realidad espiritual 
que realiza en Folios, parte de la visión del autor sobre 
estas ideas como comunes a la esencia humana a pesar 
de nuestras distancias culturales y geográficas. Así, se 
relaciona con Kawabata y Mishima en la búsqueda de 
un equilibrio entre la carga poética y la forma que debe 
conducirla. Sologuren dice:



137

Hay algo en la obra poética, en la obra artística y, en 
general, en la cultura, que está vivo a pesar de las fron-
teras tanto temporales como físicas, que le hace posible el 
acceso al hombre, y no solamente eso, sino que el hombre 
se reconozca ser tal, con su identidad humana en este 
gran banquete, en esta gran celebración que es la cultura. 
(Cabrera 1988: 39)

Pueden haber oscuros designios de la realidad, como la 
muerte de la madre, pero en poemas como «A la som- 
bra» toda la investigación sobre este tipo de preguntas 
metafísicas es en vano. Como única solución se queda 
con los libros y la memoria, nociones ya cuestionadas 
en «Al resbalar...» para combatir la oscuridad. Sin 
embargo, la solución está en apelar a aquello que es lo 
más tangible de lo que se posee: el cuerpo, que es vida 
y muerte a la vez. 

Considero pertinente aludir también a 母 (haha) 
Madre, escrito en 1926, relato vigésimo octavo de los 
掌の小説 (Tenohira no Shosetsu) Relatos que caben en la 
palma de la mano, en 1972, (Kawabata 2011), en el que se 
reflexiona sobre la femineidad asociada a la figura de 
la madre como predecesora de la amada, comenzando 
con unos versos:

Esta noche estuve con una mujer.
Al abrazarla… la suavidad femenina.
Mi madre también era una mujer.
Derramé lágrimas, le dije a mi nueva novia:
Sé una buena madre,
Sé una buena madre,
pues yo no pude conocer a la mía.



138

Con respecto a la idealización de la mujer por Kawa-
bata, Lawson (s.f.) nos describe ciertos elementos, el 
amante como protagonista, la mujer idealizada como el 
objeto de su amor, el amor no correspondido y el des-
plazamiento de los valores espirituales asociados con el 
amor para ser recogido en una tranquilidad estética. Es 
un modelo simple pero completo.

El de Sologuren es un retrato femenino muy pare-
cido a las inspiradoras geishas de Kawabata, en las que 
busca la femineidad perdida del rostro materno. Desde 
el punto de vista del psicoanálisis, el hijo inconscien-
temente busca a la madre en cada mujer que se le 
presenta, para Jung el arquetipo de la madre es de vital 
importancia junto al arquetipo del ánima. Siendo las 
proyecciones de la madre desencadenantes de atracción 
o repulsión erótica basadas en la identificación o su 
ausencia.

La ausencia de la madre intensifica el anhelo de en- 
contrar su figura en otro ser, pero también la melan-
colía al notar que no es posible. En el caso del escritor 
japonés, la imagen de la madre es una colección de imá-
genes mentales de su niñez que se quedaron grabadas 
en su memoria al esforzarse en recordar un rostro que 
desapareció antes de que él pudiera conservarlo como 
un recuerdo. Diferente es el proceso de Sologuren, quien 
recuerda fijamente la expresión de la madre fuerte, 
construida como un baluarte del equilibrio doméstico y 
el sacrificio. La imagen de la madre como heroína coti-
diana se identifica con el arquetipo de la gran madre, 
la cual provee y es sinónimo de tranquilidad para el 
individuo. 



139

Una madre de este tipo, completa y humana, no 
es reemplazable ni comparable con otra mujer y, por 
tanto, su femineidad queda atada a un ideal. Entonces, 
a pesar de su aparente falta de correlación con la temá-
tica abordada, la idealización femenina esclarece y jus-
tifica la aparición de este poema entre los Folios de El 
enamorado y la muerte. De esta forma, el poeta se une a 
una sensibilidad universal de la femineidad, más allá 
de concepciones culturales, llegando a la imagen pri-
mera y arquetípica de la mujer, la de la madre.

Jaikus escritos en un amanecer de otoño

Para finalizar, no podemos ignorar otro poemario con 
gran influencia oriental. Javier Sologuren no se consi-
deraba un escritor de haikus propiamente dichos, al no 
ser japonés ni hablar el idioma ni estar inmerso en la 
cultura de la que estos son producto. Así es como para 
el autor su obra Jaikus escritos en un amanecer de otoño, 
escrita en 1981, pero publicada en 1986, son escritos «a 
la manera de» haikus. Sologuren se vio atraído por dos 
formas, el tanka y el haiku. De estos le interesaban la 
brevedad, la capacidad de sugestión y la sutileza expre-
siva. El haiku es una combinación de diecisiete sílabas 
en tres versos (repartidos en 5, 7 y 5) y el tanka de treinta 
y un sílabas en cinco versos. Ambos evocan la natura-
leza e intentan extraer una cierta mística de la observa-
ción minuciosa de lo más simple. Parte de la magia de 
estas formas poéticas japonesas es la sacralización de lo 
cotidiano, como podría decirse de la ceremonia del té o 
de la meditación. Es el ámbito de la renovación de ciclos 
naturales, el sueño, el amor, la escritura, los recuerdos y 



140

el dolor. La poesía para Sologuren es sinónimo de vida, 
es la expresión de esta y ahí donde hay vida también 
hay horror por la muerte, el mundo contemporáneo y 
el futuro.

Estos son solo breves ejemplos de nexos y referen-
cias que pueden encontrarse en la obra de Javier Solo-
guren, un artista peruano con una sensibilidad abierta 
hacia Oriente. Sienta entonces un precedente entre los 
estudios interculturales y la voluntad de difusión de 
una literatura que parecía muy lejana y que cada vez se 
encuentra más cercana a nosotros.



141

Bibliografía

CABRERA, Miguel Angel. Milenaria luz: la poesía de Javier So-
loguren. Barcelona, Ediciones del Tapir, 1988.

GAZZOLO, Ana María. «Javier Sologuren: poesía, razón de 
vida», en Lienzo. N° 9. Lima, 1989, págs. 219-278.	

KAWABATA, Yasunari. La bailarina de Izu. Trad. de María 
Martoccia. Buenos Aires, Emecé Editores, 2006.

________. Historia de la palma de la mano. Trad. de Amalia 
Sato. Barcelona, Austral, 2011.

LAWSON, R. N. «Kawabata’s Unrequited Lovers». (s. f.). http://
www.washburn.edu/reference/bridge24/Kawabata.html 
(revisión 6 de febrero, 2015).

PAOLI, Roberto. Estudios sobre literatura peruana contemporá-
nea. Firenze, Stamperia Editoriale Parenti, 1985.

RABÍ DO CARMO, Alonso. Animales literarios: [17 entrevis-
tas]. Lima, Aguilar, 2008.

SOLOGUREN, Javier. Obras completas. Lima, Pontificia Uni-
versidad Católica del Perú, Ediciones del Rectorado, 2005.


