
143

Bol. Acad. peru. leng. 61. 2016 (143-158)

El silencio mayor de la escritura: 
estética y sensibilidad japonesas 
en la poesía de Javier Sologuren1 

The greatest silence of the writing: Japanese aesthetic 
and sensibility in the poetry of Javier Sologuren

Rafael Vallejo Bulnes
Pontificia Universidad Católica del Perú

Academia Diplomática del Perú «Javier Pérez de Cuéllar»

Resumen:
El vínculo de Javier Sologuren con el Japón fue –en 
palabras del propio Sologuren– una pasión in crescendo 
que se manifestó a través de los diversos rostros de su 
quehacer literario. El presente ensayo recorre la trayec-
toria del autor peruano a fin de determinar el influjo 
que la lírica japonesa obró en su poesía; influjo que 
no es solo formal, sino que también se presenta como 
objeto de reflexión poética y existencial, y que deriva 
–finalmente– en un curioso sincretismo poético. Asi-
mismo, explora la manera peculiar en que Sologuren se 
aproximó a la cultura japonesa y el rol fundamental que 
desempeñó la traducción en este proceso. 

1	 El presente ensayo es una versión abreviada de un capítulo de mi tesis de licen-
ciatura. Por su propia naturaleza –forzosamente reducida y adaptada para su ex-
posición oral– no tiene otra finalidad que la de brindar un panorama general de la 
influencia de la literatura japonesa en la obra poética de Javier Sologuren.



144

Abstract:
Javier Sologuren and Japan’s relationship was –in his 
own words– a passion in crescendo, which is man-
ifested through different aspects in his literary work. 
This essay examines the career of the Peruvian author 
in order to determine the influence that Japanese lyric 
worked in his poetry; influence which is not only formal 
but also arising as a poetic and existential reflection, and  
–finally– leading to a curious poetic syncretism. In addi-
tion, it explores the distinctive way in which Sologuren 
approached the Japanese culture and the significant 
role the translation played by in this process. 

Palabras clave: Javier Sologuren, poesía japonesa, haiku, 
traducción. 

Keywords: Javier Sologuren, Japanese poetry, Haiku, 
translation.

Recibido: 31/01/2016 	 Aceptado: 29/02/2016

El Japón es un país literario; un país, a decir de Borges, 
donde se profesa el hábito y el amor a las letras. No es 
casualidad, por tanto, que el kanji japonés para poesía 
(shi) se componga de los radicales «palabra» y «templo», 
pues la poesía es en Japón «la palabra del templo» y el 
Japón «el templo de la palabra» (Haya 2002: 1).

Javier Sologuren, a lo largo de su dilatada trayecto- 
ria, ofició como un fervoroso devoto de este templo. 
Su vínculo con el Japón fue, en sus propias palabras, 
«una pasión in crescendo» que se manifestó a través 



145

de los diversos rostros de su quehacer literario. Como 
ensayista, Sologuren realizó penetrantes observaciones 
sobre la cultura nipona y sus variados géneros litera-
rios2. Asimismo, tuvo el enorme acierto de documentar 
sus primeros contactos con el Japón, quizás sin saber 
que años más tarde alguien podría interesarse en este 
aspecto de su obra. En una breve sección titulada «Cul-
tura japonesa» nos cuenta lo siguiente: 

Mi interés por el Japón es realmente muy anecdótico, 
y creo que mi fantasía interviene un poco en esto, pero 
en todo caso es una ficción que se ha hecho realidad. 
Yo vivía en la calle Teodoro Cárdenas, al lado del cine 
Azul, y en la esquina había una cafetería que era de 
unos japoneses. Ellos fueron los primeros extranjeros 
que conocí, y quedé maravillado pensando en el largo 
camino que habían recorrido hasta el Perú. Días más 
tarde, una noche de un verano caluroso, salí a pasear 
y pasé por la puerta de otra tienda cuyos dueños eran 
también japoneses. La tienda estaba cerrada, pero pude 
escuchar los sonidos de un instrumento musical muy 
extraño, que no se parecía a una guitarra ni a ningún 
otro instrumento de cuerda que yo conociera. Era el 
shamisén, una especie de banjo de tres cuerdas. De ahí a 
los libros, a la literatura japonesa, no hubo sino un paso. 
Y quién diría que después me iba a abocar a traducir 
esta literatura, iba a estar hasta tres veces en Japón, e 
incluso, lo que es el destino, iba a ser rehén, aunque por 
tiempo muy breve, en la residencia del embajador Aoki. 
(Sologuren 2005a: 631-633)

2	 Al respecto se puede encontrar valiosa información en los artículos y ensayos que 
integran Gravitaciones y tangencias (2005a) y Hojas de herbolario (2005b). Existe tam-
bién una selección de textos incluida en la edición del Rumor del origen que realizó 
Ricardo Silva-Santisteban como parte de las obras completas publicadas por la 
PUCP.



146

Pero, aún más que el ensayo, la traducción fue el 
medio privilegiado por el cual Sologuren accedió a 
la cultura japonesa3. Pese a que sus versiones se rea-
lizaron casi siempre de manera indirecta, debido a 
su desconocimiento del idioma4, un análisis –como 
el que realizó Isabel Fukuhara– permite afirmar lo 
siguiente: 

Las traducciones al español realizadas por Javier Solo-
guren presentan la sensibilidad característica de la lite-
ratura japonesa, y en la mayoría de los casos, éstas han 
logrado transmitir el momento haiku de los poemas de 
Basho. Sin embargo, en aquello que no se logró expresar 
la sensación de instantaneidad, ello se debió a los errores 
de decodificación de la versión francesa, la cual sirvió de 
base para la traducción al español. (Fukuhara 2002: 71)

En líneas generales, podemos concluir que las traduc-
ciones de Javier Sologuren fueron capaces de repro-
ducir, en la lengua de llegada, las particularidades del 
original, y que en los casos en que esto no se logró fue 
básicamente por los errores de la versión empleada. 
Cualquiera que se anima a realizar una traducción se- 
mejante sabe bien el riesgo que corre. Sologuren lo sabía 
y lo asumió, sin suscribirse a la conocida sentencia de 
Robert Frost según la cual «poesía es aquello que se 
pierde en la traducción». Más bien, compartió el juicio 

3	 Si, como ha señalado nuestro autor, toda traducción es una «lectura en profundi-
dad», entonces fue a través de ella que logró calar más hondo en el espíritu de la 
poesía japonesa.

4	 Con la honrosa excepción de Cinco amantes apasionadas de Ihara Saikaku, traduci-
da directamente del japonés en colaboración con Akira Sugiyama. Por otra parte, 
es necesario recordar la importancia capital de su esposa Ilia Sologuren, con quien 
Javier tradujo versiones del inglés, lengua que nuestro poeta no dominaba. 



147

–a mi parecer acertado– de J.F. Nims, para quien «es 
más lo que se pierde al no traducir» (citado en Silva 
2005: 19). 

He hecho hincapié en la traducción sologureniana 
no solo porque ella representa una forma sutil y pro-
funda de penetrar en los valores estéticos de la literatura 
japonesa, sino también porque constituye una visión 
personal de este arte. Así como Borges escribió que ha- 
blar de «lectura obligatoria» era un contrasentido, ya 
que toda lectura debe ser hedonista, Sologuren sos-
tuvo que la traducción no debía ser ajena a las mismas 
motivaciones. Haciendo un balance de su propia labor 
señaló: «Son traducciones que he hecho por placer, por 
el gusto personal de rencontrar en mi propia lengua los 
poemas preferidos…» (Sologuren 2005: 209). 

Más adelante agrega: 

En un momento dado pensé que el poema traducido 
debería sonar en la lengua de llegada, en el caso mío del 
español, como si el poema traducido hubiese sido escrito 
originalmente en español. Ahora no lo creo así, pienso 
que hay que respetar; hay que conservar, en lo posible, 
ese sabor, atmósfera, tono (qué se yo) de la lengua de partida. 
(2005: 223)

Y esto es precisamente lo que logran las versiones de 
Sologuren, y lo que supone, en última instancia, la 
meta de todo traductor: traducir no solamente un texto 
sino una sensibilidad. Un idioma no es –volviendo a 
Borges– un repertorio arbitrario de símbolos, sino una 
manera de sentir la realidad. En el caso de Sologuren, 
la traducción fue ese «diálogo» o «puente» –según 
él lo llamó– entre dos culturas, ya que a través de su 



148

ejercicio fue capaz de incorporar en su propia creación 
–piénsese, por ejemplo, en sus haikus– una sensibilidad 
particular y una atmósfera espiritual muy diversa a la 
de su propia lengua5.

Antes de pasar a referirnos a la poesía, esbocemos, 
al menos de manera sucinta, aquello que la lírica japo-
nesa representó para nuestro autor. En primer lugar, 
habría que mencionar que esta encontró eco en las 
preferencias estéticas de Sologuren. Se ha escrito que 
los temas fundamentales de la poesía japonesa son el 
amor y la naturaleza. Lo mismo puede decirse de la 
poesía de Javier, agregando, desde luego, el tema de 
la creación (o alumbramiento poético)6. Esta suerte 
de empatía temática ha sido mencionada en más de 
una ocasión por el propio poeta, quien ha resaltado 
además, la importancia de la naturaleza en su poesía: 
«La naturaleza me proporciona un rico repertorio 
de emblemas para expresar mis estados de ánimo 
íntimos, mis vivencias personales y profundas». «Veo, 
pues, que sin la presencia de la naturaleza mi poesía 
quedaría empobrecida, casi sin posibilidad de exterio-
rización» (2005b: 592).

Pero la importancia de la poesía japonesa en su 
obra no se limita a la afinidad temática. Algo que se 
puede comprobar cotejando las opiniones de Javier, 
vertidas en diversos ensayos y entrevistas, es que 
la poesía de Yamato representa para él una síntesis 

5	 Sin embargo, esta afirmación no es de carácter general; se aplica únicamente para 
algunos casos concretos. El propio Sologuren ha dicho en más de una ocasión que 
escribía composiciones «a modo de haikus», o que, en su mayoría, estos no pasa-
ban de ser simples «ejercicios».

6	 Quizás influenciado por Octavio Paz.



149

perfecta de ciertos elementos que constituyen sus 
ideales poéticos. En conversación con Miguel Ángel 
Zapata confiesa lo siguiente: 

Yo tengo una afición por la cultura (la japonesa) desde 
hace muchos años, por todas sus expresiones, y justa-
mente en tu pregunta has mencionado la transparencia, 
y la transparencia, la sugestión y la pureza han sido mi 
desiderata, mis deseos de alcanzar estas metas, estos obje-
tivos tan difíciles. (Sologuren 2005b: 458)

Así, la búsqueda de estos elementos –transparencia, 
sugestión y pureza– aunados con otros como la conci-
sión y la sencillez, van a ser, como veremos a continua-
ción, los que operaran una suerte de decantación expre-
siva en su trayectoria poética. 

Javier Sologuren publicó en 1944 su primera 
colección de poemas a la que tituló El morador. En 
esta primera entrega ya se aprecian algunas de las 
características que terminarían convirtiéndose en 
las constantes de nuestro autor; entre ellas podemos 
destacar las continuas referencias a la naturaleza y sus 
elementos: el agua, las piedras, el cuerpo (sobre todo 
los labios) y la sangre. A diferencia de su obra posterior, 
este poemario posee una expresión oscura –diríase 
hermética– que se complace en el uso de metáforas 
y la creación de imágenes que aluden a paisajes de 
ensueño. Hay una marcada tendencia surrealista 
–o «parasurrealista», como él prefería llamarla–. 
Asimismo, encontramos una denodada preocupación 
formal, que se traduce en el sistemático empleo de 
estrofas consagradas por la tradición occidental como 
el soneto o las décimas. 



150

A partir de la publicación de los siguientes poe-
marios –de Dédalo dormido (1949) hasta Otoño, endechas 
(1959)– encontramos una transición de la poesía de 
Sologuren hacia una progresiva depuración expresiva, 
guiada por los valores que enunciamos antes; ocurre 
aquí un doble fenómeno: por una parte, la expresión se 
vuelve más clara, más sencilla y los referentes a los que 
alude se concretan. Por otra parte, la medida se eman-
cipa de la rigidez impuesta por las estrofas clásicas y 
tiende al verso libre. Con ello gana mayor soltura y 
empieza a manifestar esa fluidez que es característica 
de su obra posterior. 

En la siguiente publicación, Estancias (1960), se 
continua con los aciertos alcanzados hasta el momento. 
Pero ocurre algo curioso: la expresión, que antes había 
tendido a versos extensos y fluidos, se condensa y redu- 
ce. Con ello los poemas ganan intensidad y sugerencia. 
Del mismo modo, en este poemario, las referencias a 
la naturaleza se multiplican: hay una gran variedad de 
poemas que tienen como objetos el mar, la nieve, las 
flores, el agua, los ríos e incluso las estaciones, como la 
primavera o el otoño. 

En los siguientes poemarios –salvo Recinto (1967)– 
esta tendencia va a continuar y va a producirse un acen-
dramiento aún mayor. Es curioso que hasta la publica-
ción de este texto –que es un poema extenso– Sologuren 
mantuviera un silencio de casi seis años, el cual coin-
cide con su viaje a Suecia y con la publicación de sus 
primeras traducciones de poesía japonesa que, aunque 
datan de 1971, habían sido realizadas un par de años 
antes. 



151

Es por ello que considero lícito afirmar que durante 
este periodo Sologuren establece un contacto más di- 
recto con la poesía del Japón. Otra prueba innegable 
en esta línea es Surcando el aire oscuro (1970), poemario 
sobre el cual Peter Elmore ha escrito: «[…] la elección 
de la poesía clásica japonesa se hace notoria […] los 
poemas tienden a la concisión y registran, con ascética 
sencillez, la vivencia de la nostalgia y la comprobación 
del discurrir temporal» (1999: 19).

Asimismo, es en este poemario donde Javier incluye 
su primer haiku, dato que ha pasado desapercibido por 
la crítica: 

solo ser agua 
para copiarte el rostro
y sin embargo 

[propósito]

Como se puede apreciar, estos versos comparten la es- 
tructura del haiku y poseen también un indiscutible 
sabor oriental. Digo esto porque, en lo personal, me 
recuerdan un famoso haiku de Kobayashi Issa, que fue 
traducido por Sologuren: 

El mundo del rocío
es un mundo de rocío, 
sin embargo…

Aunque las motivaciones de estos haikus sean dis-
tintas, ya que Issa escribió este poema al perder a su 
hijo, ambos comparten cierta desazón expresada en el 
empleo del adversativo final; ambos expresan pareja 



152

frustración valiéndose de un elemento común, el agua, 
que a través del tiempo los hermana.

Otro de los recursos que Javier utiliza en Surcando 
el aire oscuro –y que más adelante reproduce– es la dis-
posición final del título entre corchetes. Quizás tenga 
que ver en esto la influencia del budismo zen, pues 
ciertamente la disposición final –a todas luces poco 
frecuente– opera como una iluminación súbita que 
revela al lector el sentido del poema. Esta sospecha, 
que planteé en un estudio anterior, me fue luego confir-
mada por Ricardo Silva-Santisteban, quien me comentó 
que Javier le había hablado en iguales términos sobre la 
naturaleza de este recurso. 

Luego de Surcando el aire oscuro, Sologuren publica 
Corola parva (1973-1975), primer hito de su poesía al que 
podemos calificar como manifiestamente japonés. Este 
poemario consta de tres partes bien definidas. En la pri-
mera de ellas, Sologuren nos presenta un conjunto de 
haikus de diversa temática, pasados por el filtro de su 
sensibilidad, e incluso algunos adaptados a elementos 
del paisaje peruano: 

Bajo la sombra
bullen los peces
y la totora crece.

En la segunda parte se incluyen poemas que son 
–como apunta Ricardo González Vigil– «exploraciones 
visuales», influidas algunas –desde mi perspectiva– 
por el budismo zen. En una de ellas, que por lo demás 
lleva el título de satori –enmarcado entre paréntesis y 
dispuesto al final–, se nos invita a prender fuego a la 



153

página, para luego ver surgir «la llama»; un acto que, 
aunque podría cumplirse literalmente –si así lo desea 
el lector–, alude en realidad a la liberación de la con-
ciencia: al instante en que ocurre la iluminación7. 

Finalmente, en la tercera parte, se incluyen unos 
poemas similares al haiku, en cuanto a su estructura, y 
que tienen como tema a las flores. 

Hasta el momento, la expresión poética de nuestro 
autor ha continuado con el largo proceso de depuración 
y condensación emprendido desde finales de la década 
de los cincuenta, para dar lugar a un poemario que 
acorta la extensión de los versos y adopta la estructura 
del haiku. Visto así no resulta sorprendente: se trata 
de una lenta maduración cuyo desenlace natural –al 
menos desde un punto de vista expresivo– no podía ser 
otro que el haiku. 

Sin embargo, aunque en algunos poemas se pue- 
de percibir un regusto oriental, otros no comparten 
con el haiku más que el mismo número de sílabas, 
pues abordan temas muy ajenos a su estética. Un haiku 
como «En Garcilaso / sabe el terruño a fruto / tal su 
recuerdo» difícilmente podría pasar como tal para un 
purista del género, pues no posee, además de la medida 
de rigor, aquello que los japoneses denominan «haimi», 
es decir, el tono o atmósfera espiritual propio del haiku, 
ni tampoco una referencia a la naturaleza, ni el «kigo» o 
«palabra-estación».

7	 «El objetivo del zen –escribe Anne Bancroft– es alcanzar el estado de conciencia 
que se logra cuando el ego individual se despoja por completo de sí mismo y se 
identifica con la infinita realidad de los cosas». A esto se llama satori: «Se trata de 
una penetración inmediata en la naturaleza de las cosas, en lugar del conocimien-
to habitual, que se logra a través del análisis y la lógica» (1979: 10).



154

Luego de la publicación de sus siguientes poe-
marios (de Folios de El enamorado y la muerte en ade-
lante), la poesía de Javier adquiere una madurez con-
siderable y se adueña de sus recursos expresivos. Por 
estos años publica uno de sus poemas más extensos  
–La hora (1980)–, en cuyas estrofas finales se realiza una 
reflexión sobre aquello que la poesía japonesa repre-
senta en su escritura. Sologuren no duda en incluir sus 
impresiones acerca del haiku –«las diecisiete sílabas 
flotantes»– e incluso llega a citar el famoso haiku de 
Basho de la rana en el estanque. Asimismo, repro-
duce un haiku publicado con anterioridad en Corola 
parva –«Cómo es el mundo / sencilla gota de agua / 
inagotable»– que sintetiza su visión de la vida desde 
la perspectiva de la poesía japonesa. Sin embargo, lo 
más curioso de este poema es cómo la estética nipona, 
devenida en visión del mundo, entra en conflicto con 
la conciencia del poeta al ser concebida como «poesía 
intemporal», ajena a la historia y sus avatares: «Pero 
no es cierto / la historia no se vacía de sucesos / la 
gota es evidentemente de sangre», nos dice luego Solo-
guren, quien parece concluir que el mundo no es pro-
ducto de la indolente contemplación del haijin, sino un 
devenir incesante y violento. Opiniones aparte, estos 
versos finales de La hora demuestran que la influencia 
japonesa en Sologuren no solo obró desde un punto de 
vista formal o expresivo, sino como objeto de reflexión 
poética y existencial. 

Al año siguiente, Javier publicaría el segundo hito 
de su poesía manifiestamente japonesa: Jaikus escritos 
en un amanecer de otoño (1981). En él encontramos un 



155

Sologuren que ha asimilado de manera más comple- 
ta los principios estéticos de la poesía del Japón. Un 
ejemplo es el siguiente haiku, de excelente factura:

¡Qué paz en tu 
inmemorial susurro,
verde bambú!

Hay que recordar que estos haikus fueron escritos 
durante una estancia de Sologuren en Japón y es por 
ello que poseen reiteradas alusiones a este país, a dife-
rencia de los de Corola parva, en los que había, como 
vimos anteriormente, referencias a otros contextos cul-
turales. Si en los haikus de Corola… Javier incluyó a la 
totora, en este poemario prefirió mencionar al ginkgo, 
un árbol típicamente japonés8. 

De igual modo, en Corola parva la principal expre-
sión del zen no se dio a través del haiku sino por medio 
de los juegos con el espacio. En el caso de Jaikus escritos 
en un amanecer de otoño, por el contrario, encontramos 
una variedad de haikus de clara impronta zen, como el 
siguiente:

Nada me apura. 
Blanco contemplo 
El vuelo de la grulla.

Los poemarios posteriores son los últimos que Javier 
escribiera y ya no presentan ninguna conexión relevante 
con nuestro tema, a excepción, claro está, de Haikus 

8	 La utilización de términos japoneses puede multiplicarse: «guetas», «shakujachi», 
«sake». Las guetas son un calzado tradicional japonés, hecho de madera; el shaku-
jachi una flauta empleada por los monjes en la práctica del zazen.



156

(1999), tercer y último hito de la poesía explícitamen- 
te japonesa de Sologuren. Haikus es una colección de 
doce poemas, similares a los de Jaikus escritos en un ama-
necer de otoño, pero que no poseen un carácter tan mar-
cadamente japonés. En ellos se nota más la persona-
lidad del propio Sologuren, con alusiones continuas a 
un «yo» que comenta los poemas desde su propia inte-
rioridad, lo cual se halla en abierta oposición con los 
principios estéticos del haiku, que no admiten una sub-
jetividad semejante. Tal es el caso del siguiente poema: 

En mi ventana, 
la flor de escarcha
el corazón me enciende. 

Asimismo, estos tienden hacia un tono filosófico y ha- 
cia una mayor abstracción, lo que no es consustancial al 
haiku. Un ejemplo es el siguiente: 

El margen blanco
donde siempre germina
lo inexpresable. 

A este tipo de haikus, Vicente Haya Segovia los ha llama- 
do «haikus para ser pensados» y dice de ellos que: 

Son […] poemas «intencionados», que no surgen de la 
pura sensación del artista ante la Naturaleza sin otra 
finalidad que la propia expresión artística, sino que 
tratan de comunicar alguna idea […] de cultivarse en 
exceso se abriría una vía por la que el haiku dejaría de 
atender a lo natural y pasaría a funcionar con arque-
tipos mentales con la única intención de comunicar 
ideas. (2004: 44)



157

Esta es, vista de modo general, la evolución de la poesía  
de Javier Sologuren, teniendo en cuenta su pertinencia 
con nuestro tema. Lamentablemente, por falta de tiempo, 
no hemos podido profundizar con detalle en otros 
aspectos fundamentales como el silencio expresivo de la 
página o los juegos con el espacio y su vínculo con la 
estética zen ni hemos podido analizar casos concretos de 
poemas donde Sologuren logra un singular sincretismo 
poético. Espero poder hacerlo en otra oportunidad. 



158

Bibliografía

BANCROFT, Anne. Zen. Madrid, Debate, 1979.

ELMORE, Peter. «Javier Sologuren. Vida de poeta», en Libros 
& artes. N° 3. Lima, 1999, págs. 18-20. 

FUKUHARA, Isabel. «Crítica a la traducción de nueve 
poemas haiku de Matsuo Basho por Javier Sologuren», 
en Revista de la Facultad de Lenguas Modernas. Universidad 
Ricardo Palma. N° 7. Lima, 2002, págs. 43-105. 

HAYA, Vicente. El corazón del haiku: la expresión de lo sagrado. 
Madrid, Mándala, 2002.

________. El espacio interior del haiku. Madrid, Shinden Edi-
tores, 2004. 

SILVA, Alberto. El libro del haiku. Buenos Aires, Bajo la luna, 
2005. 

SOLOGUREN, Javier. Vida continua. Lima, Pontificia Univer-
sidad Católica del Perú, 2004. 

________. Gravitaciones y tangencias. Lima, Pontificia Univer-
sidad Católica del Perú, 2005a.

________. Hojas de herbolario. Lima, Pontificia Universidad 
Católica del Perú, 2005b.


