
293Bol. Acad. peru. leng. 78(78), 2025 / e-ISSN: 2708-2644

Bol. Acad. peru. leng. 78. 2025 (293-310)

UN EPIGRAMA LATINO EN EL FRONTISPICIO DEL ESCUDO DE 
ARMAS DE MÉXICO (1746) DE CAYETANO DE CABRERA Y 

QUINTERO

Genaro Valencia Constantino
Universidad Nacional Autónoma de México, Ciudad de México, México

gevalenc@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-1226-1182

Recibido: 06/04/2025     Aprobado: 03/10/2025     Publicado: 31/12/2025

Entre los estudios de poesía novohispana, la neolatina ha captado la 
atención —en menor proporción respecto de la castellana— de 
filólogos e intelectuales que la han reconocido como una parte 
inseparable de la literatura mexicana1. En efecto, ya Ignacio Osorio 
Romero (1989, p. 12) sentenciaba que, a lo largo de tres siglos del 
periodo virreinal, en la Nueva España «la literatura, las ciencias y la 
cultura se escribieron en ambas lenguas» —a saber, tanto en latín 
como en español—, con lo cual «ignorar una de ellas» ocasionaría 
«amputar o deformar el conjunto de nuestra historia cultural». Pero 

1	 Por ejemplo, Alfonso Reyes (1948/1960, pp. 282-390) incluyó en su ensayo la litera-
tura neolatina novohispana junto a la producción prehispánica y la castellana. Para un 
panorama del neolatín en Nueva España, véanse Osorio Romero (1989), Herrera 
Zapién (2000).

https://doi.org/10.46744/bapl.202502.009
e-ISSN:2708-2644



294

Nota https://doi.org/10.46744/bapl.202502.009

Bol. Acad. peru. leng. 78(78), 2025 / e-ISSN: 2708-2644

en realidad se atiende poco la poesía de ese tiempo escrita en latín sino 
por mor de contados clasicistas. Por ejemplo, en la antología de poesía 
novohispana de Tenorio (2010), el criterio de selección contempló 
solo la parte española de algunos autores que escribieron en ambos 
idiomas, como el erudito vate novohispano Cayetano de Cabrera y 
Quintero —a quien pertenece el epigrama latino de estas páginas—. 
La hispanista reunió únicamente las piezas poéticas en castellano, 
demostrando así esa disociación lingüística en el estudio de la literatura 
novohispana (véase Tenorio, 2010, pp. 1057-1068)2.

Ahora bien, de la poesía latina de Cabrera, el único testimonio 
poético que llegó a las prensas fue el panegírico en hexámetros consa-
grado al intelectual novohispano Juan José de Eguiara y Eguren, que 
ostenta el título Sapientiæ sidus, Minervalis Hesperi ascensus (1725)3; 
todo lo demás permanece aún manuscrito, sin edición ni estudio, en el 
Fondo Reservado de la Biblioteca Nacional de México4. Con todo, un 
poema latino suyo sí que se publicó, pero en el formato de un paratexto 
en un grabado del frontispicio de su obra más distinguida: el Escudo de 

2	 Es comprensible que esa antología no podía contemplar obras amplias, como el pane-
gírico latino que Cabrera le escribiera a Eguiara y Eguren, pero sí las cortas, como los 
elogios latinos (Biblioteca Nacional de México, Ms. 26, «Borradores de Cabrera 1»,  
ff. 7r-59v) o los epigramas de temática religiosa (ff. 79r-122v: Sacrorum epigrammatum 
liber unus; 171r-177v: variorum epigramm. liber alter), de los que se está ocupando 
Ulises Bravo López.

3	 Actualmente, tras finalizar la edición a partir del impreso y el manuscrito (Ms. 26,  
ff. 161r-166v), me estoy dedicando a la traducción de esta obra que hasta ahora no 
había recibido ninguna atención.

4	 Coronati (1988) hizo un catálogo detallado de esa producción latina. No incluyó el 
epigrama de este trabajo, pero sí hizo una transcripción de las odas latinas (ff. 125-
146v) del Ms. 26. De hecho, antes de dicho catálogo, Parodi (1976) había registrado 
las obras conocidas de Cabrera con base en los manuscritos conservados, destinando 
un apartado solo a la poesía latina (pp. liv-lx).



295

https://doi.org/10.46744/bapl.202502.009 Nota

Bol. Acad. peru. leng. 78(78), 2025 / e-ISSN: 2708-2644 

armas de México (1746)5. Al calce del grabado (ver Anexo), como inau-
gurando literaria y simbólicamente toda la obra, figura un epigrama 
latino construido por cuatro dísticos (hexámetros y pentámetros alter-
nados). El texto, seguido de la primera traducción correctamente ejecu-
tada6, reza como sigue:

Iridis haud florens oculos deludat imago;
Ærea sub trino Pelta colore latet.

Quæ, fallente Numâ, fuit ægræ fabula Romæ,
Mexicei casûs edocet ampla fides.

Nempè novi pariter mundi caput altera Roma,
E Cœlo peltam Mexicus ægra tulit.

A Domini Ancillà, ancile hoc, tibi, Mexice, grator,
Auspicor et scutum, nobile stemma tuum.

De ningún modo escape a tu vista la florida imagen de Iris,
pues tras su triple color se encubre un escudo de bronce.

Lo que por engaño de Numa fue ardid a una Roma afligida
para el episodio mariano una sólida fe lo refrenda.

México, alterna de Roma, igual sede del nuevo dominio,

5	 «La obra de Cabrera no es sólo producto del celo personal del autor; tiene la caracte�-
rística de haber sido escrita por encomienda expresa del arzobispo; el Escudo de armas 
de México tuvo la expresa finalidad de notificar a la corte de Madrid y a la sociedad 
novohispana, el carácter definitivo del patronato guadalupano. Redactadas en un estilo 
casi siempre apologético, sus numerosas páginas cumplen el cometido de imprimir en 
el tiempo, el tiempo novohispano, a la Virgen del Tepeyac como el escudo de armas, 
emblema y protectora de Nueva España» (Osorio Romero, 1991, p. 140). Véase 
también Salas Cuesta (2013).

6	 El epigrama ha sido traducido un par de veces en estudios relativos al Escudo de armas 
de México, pero en ninguno de los casos se ha reflejado correctamente el mensaje por 
desconocimiento del idioma latino. López Saldaña y Fernández Galán Montemayor 
(2025, p. 146, n. 15) solo versionaron en español la libre traducción al inglés de 
McManus (2017, pp. 43-44), quien a su vez cita a Mues Orts (2009, Anexos docu-
mentales), cuya versión tampoco acierta.



296

Nota https://doi.org/10.46744/bapl.202502.009

Bol. Acad. peru. leng. 78(78), 2025 / e-ISSN: 2708-2644

ante su afección recibió del cielo desde luego un escudo.
De la sierva de Dios para ti, México, es este blasón; yo celebro

y auguro feliz porvenir al escudo, tu emblema notable.

El poema es, en esencia, un epítome del argumento retórico de 
toda la obra, puesto que, en primer lugar, sintetiza el asunto que Cabrera 
intenta mostrar (la milagrosa aparición de la Virgen de Guadalupe ante 
la maligna epidemia que infestó a la ciudad de México en 1736) y, en 
segundo lugar, contrapone la superstición pagana frente al prodigio 
mariano. En calidad de paratexto que el lector se topa al abrir el volu-
men, el epigrama inserto en el grabado que representa el acontecimiento 
milagroso tiene, asimismo, una función discursiva complementaria con 
el dibujo7, cuya elaboración encargó Cabrera a su amigo, el reconocido 
pintor José de Ibarra8. Mues Orts (2025, pp. 211-212) facilita una 
descripción de la dramática escenificación; no obstante, caracteriza el 
texto en latín del grabado como una simple inscripción, sin advertir que 
se trataba de una composición poética:

En un lugar de la ciudad de México, representada por las cúpulas de sus 
templos, una escena de desolación y muerte retrata la desesperanza de los 
moribundos. Sin embargo, el cielo se abre y recibe la presencia divina de 
la Virgen de Guadalupe, representada sobre un escudo protector de corte 
mixtilíneo, portado por un par de angelillos. En un primer plano seis 
caballeros y un sacerdote —el propio Cayetano de Cabrera— se 

7	 Este tipo de paratextos poéticos, en particular los escritos en latín, insertos en produc-
ciones plásticas ha sido prácticamente poco explorado, y constituye un fenómeno 
intermedial al conjugar pintura/grabado y literatura. Hay que notar que en estos casos 
la pieza poética se comisionaba de forma deliberada para acompañar la pictórica, de 
modo que es una práctica, en parte en línea con la tradición emblemática, inspirada 
sobre el tópico horaciano ut pictura poesis. Para dos ejemplos de epigramas latinos en 
retratos novohispanos, véanse Valencia Constantino (2025a, 2025b).

8	 Sobre este pintor y su asociación con Cabrera, véase Mues Orts (2009; 2025,  
pp. 210-213). 



297

https://doi.org/10.46744/bapl.202502.009 Nota

Bol. Acad. peru. leng. 78(78), 2025 / e-ISSN: 2708-2644 

distribuyen a ambos lados de la aparición divina, e hincados dan las 
gracias. El único de pie es Cayetano, quien escribe la crónica del milagro 
que atestigua. Bajo ellos una tarja adonada presenta una inscripción latina 
que hacía a la virgen de Guadalupe un escudo semejante al que en otro 
tiempo bajó del cielo para la protección de la Roma pagana.

Conjuntamente, en una especie de cintilla al centro superior del 
grabado, el autor novohispano dejó la clave hermenéutica histórica 
según la cual el poema pudiese descifrarse con toda su entonación retó-
rica y simbólica: «Peltam in salutem urbis missam. Plut. in Numa». En 
efecto, no solo el epigrama, sino el Escudo de armas de México por igual 
desarrollan la comparación entre un relato mítico —transmitido por 
Plutarco (13.1ss)— sobre el rey romano Numa y la aparición milagrosa 
de la Virgen de Guadalupe; pero ese ejercicio literario, expresado en el 
poema con una claridad y concisión «epigramática», se logró concretar 
más bien por antífrasis. López Saldaña y Fernández Galán Sotomayor 
(2025, p. 146) supusieron de manera equívoca que el Escudo de armas 
de México oscilaba entre «el mito religioso» y «la fábula romana […] sin 
comprometer su veracidad», puesto que al no comprender el epigrama 
en latín anticiparon que «la tarja dice que este hecho es mentira» (en 
referencia al caso guadalupano). Las autoras aventuraron que se trataba 
de una «retórica laberíntica», cuando, por el contrario, Cabrera preten-
día denunciar la versión romana precisamente por su raigambre pagana 
—a pesar de valerse del símil literario— y, más aún, garantizar que la 
aparición mariana fue del todo genuina. Y el segundo par de dísticos 
latinos («Quæ, fallente Numâ, fuit ægræ fabula Romæ, Mexicei casûs 
edocet ampla fides») plasma de forma diáfana esta idea que, por desgra-
cia, no cuajó en ninguna de las tres versiones existentes9, pues el poeta 

9	 «… que engañosa fábula de Numa fue la doliente Roma, / y en el suceso de México la 
fe triunfante nos enseña» (Mues Orts, 2009, Anexos documentales); «this was the 
legend of the plague in Rome, which Numa tried to lessen. / The great faith of the 



298

Nota https://doi.org/10.46744/bapl.202502.009

Bol. Acad. peru. leng. 78(78), 2025 / e-ISSN: 2708-2644

especifica que lo que para los romanos fue un ardid de Numa —un 
falso escudo que ofrecía protección contra la peste—, en contraste, para 
los mexicanos fue completamente auténtico, proclamado por la inque-
brantable fe en la aparición.

Y en el desarrollo inicial del Escudo de armas de México (1746, lib. 1, 
cap. 5, p. 25) esta lógica comparativa queda en definitiva expuesta, 
porque Cabrera, tras declarar que el escudo que ampararía a los mexica-
nos debería provenir del cielo, ofrece en castellano un pasaje de la vida 
de Numa Pompilio, extraído de Plutarco y anunciado ya desde el 
grabado por aquella cintilla. Vale la pena reproducir aquí el texto en 
virtud de apreciar su interpretación10:

Haziala venenosamente colérica a los primeros años de Roma, y octavo 
del Reynado de Numa; y la hacía tan sangrienta, que talada ya toda la 
Italia llegaba al corazón del Reyno el estrago: caían todos los Ciudadanos, 
aquellos en la enfermedad, y todos en la desesperación de el remedio. 
Pero en brazos de la Religión, y Prudencia alzó Numa al Cielo las 
manos, de donde, dicen, en pluma de Plutarco sus Fastos, que le vino 
todo en un Escudo: un Broquel, que para remedio a la presente plaga, 
y antídoto a las venideras fue como venido del Cielo a sus manos.

La inclusión de su paráfrasis castellana del relato de Plutarco supo-
nía un recurso argumental no solo para establecer el símil literario y 

Mexican case teaches us the same lesson» (McManus, 2017, pp. 43-44); «esta fue la 
leyenda de la plaga en Roma, que Numa intentó disminuir. / La gran fe del caso mexi-
cano nos enseña la misma lección» (López Saldaña y Fernández Galán Montemayor, 
2025, p. 146, n. 15).

10	 Al margen de esa página se halla una serie de abundantes apostillas con las que se con-
signan las fuentes bíblicas e históricas empleadas en la obra y de las cuales la letra 
marcada con (d) reproduce una traducción latina de Plutarco hecha por Wilhelm 
Xylander en el siglo xvi: «Regnante eo (Numa) annum jam octavum, pestilens morbus 
grassatus Italiam afflixit, urbemque Romam. Ejus vel causa mœrente populo ferunt,  
Peltam æream e Cœlo dilapsam in Numæ manus incidisse [énfasis añadido]».



299

https://doi.org/10.46744/bapl.202502.009 Nota

Bol. Acad. peru. leng. 78(78), 2025 / e-ISSN: 2708-2644 

mítico, sino especialmente para acentuar el suceso mariano en contraste 
con el romano. Primero, como una parte determinante de su argumen-
tación, Cabrera interpreta la cita antigua recalcando la engañosa estra-
tegia del rey Numa: «Milagros contó de él Numa a sus Vasallos […]. 
Dixoles más, y lo que es de notar de aquel Escudo; que para la salud de 
la Ciudad, o curación de aquella pestilencia […], se le avía dirigido del 
cielo» (1746, lib. 1, cap. 5, p. 25). En segundo lugar, el autor novohis-
pano desacredita enteramente el caso romano, juzgando que la acción 
de Numa, a pesar de darle consuelo y alivio ante la peste, fue un engaño 
al pueblo y, en cambio, celebra positivamente el caso guadalupano:

Esta fue en sustancia la Protección, y el escudo de Armas de Roma: y 
aunque a persuasiones de Numa nos lo quiso vender verdadero, no le 
hallo más color de verdad, que el de una bien cortada sombra en cuya 
oposición resaltan mejor los claros, celestiales colores, con que en aquel 
Escudo, que nos vino verdaderamente del Cielo, se pintó la Imagen de 
maría Sma. en Guadalupe: de solo este se puede decir con verdad, que 
del Cielo se nos vino a las manos. (Cabrera y Quintero, 1746, lib. 1, 
cap. 5, p. 25)

Gracias a estos pasajes de contraste se logra apreciar con claridad 
que, desde el poema inaugural, Cabrera nunca puso en controversia la 
veracidad de la aparición guadalupana. De hecho, en la esquina inferior 
de la página 25 (1746, lib. 1, cap. 5), insiste en ello con una pequeña 
apostilla que no ha recibido atención: «Solo fue verdad en la Imagen de 
Guadalupe de México».

Del argumento y propósito del Escudo de armas de México, Eguiara 
y Eguren (1755, pp. 458-459) da noticias en el apartado que le 
destinara a Cabrera en su Bibliotheca Mexicana. Bajo el título de 
Stemmata Mexicea, el erudito novohispano precisa que la obra giraba 
en torno a la historia de la contagiosa epidemia («contagiosæ luis») y 



300

Nota https://doi.org/10.46744/bapl.202502.009

Bol. Acad. peru. leng. 78(78), 2025 / e-ISSN: 2708-2644

las diferentes acciones médicas y sanitarias emprendidas para 
combatirla; añade que, aparte de testimoniar el milagro de la imagen 
«pintada» de la Virgen («depictam Guadalupanam Deiparentis 
Iconem»), la crónica también cumple un objetivo piadoso: favorecer 
la religión —desde luego, el culto católico («religioni et pietati 
expendendę ac fovendæ»)—. Precisamente, frente a las dudas 
suscitadas respecto de la aparición, Cabrera proyecta bajo esta 
pretensión casi propagandística toda su obra, sus argumentos, entre 
otros recursos retóricos y hagiográficos, y toda su misión, por supuesto, 
quedó cristalizada en los primeros versos del epigrama. Así pues, con 
esta información preliminar explico el mensaje y el simbolismo del 
poema, invocando algunos textos del Escudo de armas de México para 
sustentar mi interpretación de cada dístico latino.

Primer dístico

Iridis haud florens oculos deludat imago; ærea sub trino Pelta colore latet 
(«De ningún modo escape a tu vista la florida imagen de Iris, pues tras 
su triple color se encubre un escudo de bronce»). La referencia al arcoí-
ris puede ser múltiple y es posible asociarla, en principio, con el relato 
fundacional del guadalupanismo, según el cual el indio Juan Diego 
vislumbra a la virgen a través de rayos que se traslucen en los cielos: «El 
dichoso Indio […] oyó aquella música del Cielo, vio rodeada de un Iris 
la primera vez a la Señora» (Cabrera y Quintero, 1746, lib. 3, cap. 19, 
p. 370). Asimismo, Iris era la diosa griega que en la mitología clásica 
fungía como la mensajera de los dioses. El poeta exhorta a un destina-
tario indefinido a que no se pierda de vista el milagro guadalupano 
anunciado por el descenso de Iris al mundo terrenal; esta idea puede 
entenderse como un aviso de que el reflejo brillante deslumbra por la 
importancia del mensaje «nuncio bien colorido de felicidades a Nuestra 
América», transmitido por Iris (1746, lib. 4, cap. 11, p. 486). En este 
sentido, Cabrera amplifica el simbolismo del arcoíris:



301

https://doi.org/10.46744/bapl.202502.009 Nota

Bol. Acad. peru. leng. 78(78), 2025 / e-ISSN: 2708-2644 

Del medio de este Monte, como de cortado Hemispherio, crecía a abrazar 
el Cielo de la Imagen, un Arco celestial, o Iris hermoso, que acreditó los 
epithetos de floreciente, al verse entretexido de flores, y tal como se dice 
en la Historia de su Aparición, ciñó a María Sma. en Guadalupe. (1746, 
lib. 4, cap. 10, p. 471)

También con lo anterior se explica el calificativo florens para la 
imagen de la Virgen, en alusión a las flores que Juan Diego guardó en 
su tilma y de las cuales surgió milagrosamente dicha efigie. La exhorta-
ción, en consecuencia, tiene como finalidad atraer la atención sobre el 
prodigio que había sucedido. Por su parte, el grabado, desde el aparato 
visual, muestra a un público con la vista hacia el cielo, atentos ya a la 
aparición, de manera que habría de suponer que seguían el consejo de 
mantenerse pendientes y observar el milagroso suceso.

Por lo demás, el escudo de bronce —motivo metálico recuperado 
de la narración sobre Numa— oculto tras el triple color de los rayos de 
Iris esconde un significado profundo: por un lado, el término pelta en 
latín alude a un escudo en forma de medialuna (lo cual secunda la 
iconografía mariana de una medialuna a los pies de la virgen —tanto la 
de Guadalupe como la del Apocalipsis bíblico—); por el otro, se inicia 
aquí el paralelismo con la leyenda del rey Numa que servirá en el 
siguiente dístico para perfilar y respaldar el culto guadalupano frente al 
pagano. Adicionalmente, el escudo semilunar, plasmado en el grabado, 
es el medio que transporta a la virgen del cielo a la tilma de Juan Diego 
(Cabrera y Quintero, 1746, lib. 1, cap. 5, p. 26).

El triple color de Iris (o el arcoíris)11 puede ser una evocación de la 
trinidad; sin embargo, es posible que también se trate de una referencia 
a las tres advocaciones de María de Guadalupe:

11	 En el poema neolatino Guadalupe, del novohispano José de Villerías y Roelas (citado 
en Osorio, 1991, pp. 280-282), acaso conocido por Cabrera, se representa a Iris con 



302

Nota https://doi.org/10.46744/bapl.202502.009

Bol. Acad. peru. leng. 78(78), 2025 / e-ISSN: 2708-2644

Tres son las más famosas en la Historia, la Original de Guadalupe de 
Estremadura de España, y las otras dos en la América; la una en la 
América Meridional, y Reynos del Perú […], la otra en nuestra 
Septentrional América, casi en su capital México, de donde ha corrido 
su fama, y Protección a todo el Orbe. (Cabrera y Quintero, 1746, 
lib. 3, cap. 9, p. 279)

En suma, con estos dos primeros versos el poeta ya informa que la 
aparición efectivamente sucedió y aconseja no descuidar el divino 
mensaje de Iris.

Por otra parte, la inspiración latina de este dístico, tanto en léxico 
como en argumento, es por mucho Claudiano, autor romano al que 
Cabrera, a decir de Eguiara y Eguren (1755, p. 457), había tomado de 
modelo para su Minervalis Hesperi ascensus. Es posible que, para el 
epigrama, haya imitado el Panegírico sobre el sexto consulado de Honorio 
Augusto, en cuyo prefacio figuran los versos «additur ecce fides nec me 
mea lusit imago, inrita nec falsum somnia misit ebur» (21-22), los 
cuales Cabrera recrea no solo con el adonio del hexámetro y con el 
ampla fides del verso siguiente, sino, muy particularmente, con la idea 
de darle crédito a cierto evento. La relación del deludat imago con la 
simbología del marfil y los sueños se advierte, para este caso, ya desde 
Horacio (carm. 3, 27, 39-42), sobre cuyos versos el comentador 
Pomponio Porfirión (carm. 3, 27, 40) decía «<lv>dit imago. imago 
pro somnio dicitur», con lo cual el hexámetro latino de Cabrera daría a 
entender que el mensaje de Iris no pasa por un simple sueño. Y, 

triple rostro disipando las nubes y aclarando el cielo ante el indio Juan Diego, quien 
distingue en el resplandor de los rayos del sol a la Virgen María: «Vix ea fatus erat 
scopulo cum visus ab alto / tergemino fulgore micans pulcherrimus arcus / […] triplici 
thaumantias Iris / ex templo irradians vultu, vaga lumina frangit; / nubeque adversa, 
misso sibi sole, renidens / dissipat indignantem hyemem, cælumque serenat. / […] sed 
tamen e media revocatus luce, coactos / elevat obtutus, ipsoque in lumine cernit / […] 
Mariam» (1, 315-321; 324-326).



303

https://doi.org/10.46744/bapl.202502.009 Nota

Bol. Acad. peru. leng. 78(78), 2025 / e-ISSN: 2708-2644 

aventurando una relación poética más compleja, sería posible conjeturar 
que, como en la Antigüedad el marfil era un material literariamente 
asociado con lo falso de los sueños y el cuerno con lo verdadero (Verg. 
Æn. 6, 893-896), el poeta novohispano acaso pudo también vincular el 
cuerno con la medialuna y con el escudo (pelta), de modo que el mensaje 
se tomara, en efecto, como verdadero. Por último, en la tradición 
novohispana, el final de un verso de Rafael Landívar (Rusticatio 
Mexicana, 4, 188: «ne tamen hæc lucri quemquam deludat imago») 
coincide con el de Cabrera.

Segundo dístico

Quæ, fallente Numa, fuit ægræ fabula Romæ, Mexicei casus edocet ampla 
fides («Lo que por engaño de Numa fue ardid a una Roma afligida para 
el episodio mariano una sólida fe lo refrenda»). Si bien el mensaje de 
estos dísticos es simple, ha sido de hecho el más complicado de compren-
der entre los intérpretes, pues la sintaxis les resultaba oscura. Con el 
afán de ilustrar la sintaxis que ocasionaba una lectura desviada, explico 
ahora en corto la organización de las ideas ahí propuestas: el quæ inicial 
funciona como el relativo predicativo de fabula y, a la vez, como el 
objeto directo de edocet, con lo cual la idea en general enuncia que, lo 
que fue invención y engaño para Roma —es decir, un caso de apari-
ción—, la fe católica lo comprueba con la aparición de la virgen (el 
casus mexicano, o bien el acontecimiento, pero no el destino). Así pues, 
estos versos sirven de bisagra entre el caso pagano y el guadalupano, 
pues en su intento de dar legitimidad a la aparición mariana —que para 
la época de Cabrera seguía en entredicho— el poeta novohispano echa 
mano de la mítica narración de Numa antes mencionada12. Su propó-
sito era ejecutar una comparación efectiva mediante un motivo romano, 
cuyo prestigio, repertorio cultural y lengua utilizó abundantemente en 

12	 Cabrera cita expresamente a Numa junto con aspectos de la historia del escudo catorce 
veces (1746, pp. 25, 29, 87, 110, 152, 175, 280, 312, 323, 392, 457, 472, 481, 489).



304

Nota https://doi.org/10.46744/bapl.202502.009

Bol. Acad. peru. leng. 78(78), 2025 / e-ISSN: 2708-2644

todas sus obras. En todo caso, el relato pagano del ancil le suponía un 
erudito pretexto con el cual defender el hecho de la aparición del 
Tepeyac (Cabrera y Quintero, 1725, lib. 1, cap. 5, p. 25), como se 
explicó con anterioridad, y Cabrera contrapone el escudo que porta a la 
virgen con el de Numa, al que llama «supersticioso Ancil» (1725, lib. 3, 
cap. 13, p. 312).

Tercer dístico

Nempè novi pariter mundi caput altera Roma, e Cœlo peltam Mexicus 
ægra tulit («México, alterna de Roma, igual sede del nuevo dominio, 
ante su afección recibió del cielo desde luego un escudo»). En oposición 
al «supersticioso ancil de Numa», Cabrera representa en estos versos a la 
ciudad de México, infestada por la epidemia y concebida como segunda 
Roma, recibiendo el verdadero escudo de los cielos. Esta es precisa-
mente la escena que aparece en el grabado, el descenso de la virgen ante 
el entorno de la devastación:

Desde el Puerto de los Cielos, por piélagos de nubes se avía fletado en el 
más sólido casco de un Escudo, al verdadero Broquel, y Ancil de Numa, 
abastecido, en sola la Imagen de María Sma. en Guadalupe, y sus flores, 
de salud para la otra Roma de México, y remedio a su pestilencia. (Cabrera 
y Quintero, 1746, lib. 3, cap. 21, p. 392)

Es muy interesante que Cabrera identificara a México como la 
segunda Roma, como centro del Nuevo Mundo, no tan solo por el 
símil de la epidemia padecida y el escudo sobrenatural, sino por la 
importancia política, comercial y cultural que ostentaba la capital novo-
hispana en el siglo xviii. La comparación, además, no era novedosa para 
la época, pues ya hacia finales del siglo xvi el franciscano Juan de 
Torquemada había opinado que México era la capital de la cristiandad 
en el Nuevo Mundo (Tenorio, 2010, p. 386, n. 26), así como Roma lo 
era para Europa.



305

https://doi.org/10.46744/bapl.202502.009 Nota

Bol. Acad. peru. leng. 78(78), 2025 / e-ISSN: 2708-2644 

Cuarto dístico

A Domini ancillà, ancile hoc, tibi, Mexice, grator, auspicor et scutum, 
nobile stemma tuum («De la sierva de Dios para ti, México, es este 
blasón; yo celebro y auguro feliz porvenir al escudo, tu emblema nota-
ble»). Estos versos finales, que cierran el epigrama ingeniosamente, 
juegan en dos sentidos con la paronimia y la sinonimia. El primer caso 
estriba en los parecidos sustantivos ancilla ‘sierva’ y ancile ‘escudo, 
blasón’, este último bastante solicitado como tópico hagiográfico a lo 
largo del Escudo de armas de México:

Se adora el Escudo, u Ancil de María. Véase con mediana atención su 
bella Imagen, y se hallará como pintada en un Escudo, cuya figura, a 
modo de los que se llamaron Anciles, no es del todo circular, o rotunda, 
sino cortada […] como en pequeñas líneas, que corban sus extremidades. 
(Cabrera y Quintero, 1746, lib. 1, cap. 5, p. 26)

El segundo caso contempla la sinonimia entre ancile, scutus y 
stemma. Los dos primeros términos hacen alusión directa al objeto 
material, un escudo sobrenatural que vehicula a la virgen del cielo a la 
tierra, mientras que el último, stemma, se vincula con el escudo de 
armas como emblema heráldico —y es el mismo término que Eguiara 
y Eguren (1755, p. 459) empleó para llamar en latín a la obra de 
Cabrera: Stemmata Mexicea—. El dístico comunica que la ciudad de 
México acepta la imagen guadalupana no solo como símbolo y emblema 
religioso, sino como auténtico escudo de protección milagrosa. A mi 
parecer, cuando el poeta dice que celebra y auspicia un buen destino 
para el escudo, no se trata de una insinuación autorreferencial: no 
apunta a la obra misma que el grabado y el epigrama en conjunto inau-
guran, sino, dirigiéndose a México (tibi… tuum), le rinde votos para 
que el escudo, tanto el milagroso como el heráldico, prosperen y perdu-
ren en la historia.



306

Nota https://doi.org/10.46744/bapl.202502.009

Bol. Acad. peru. leng. 78(78), 2025 / e-ISSN: 2708-2644

Palabras finales

En suma, el epigrama latino del grabado del Escudo de armas de México 
requería desde hace tiempo atención filológica, en vista de la cual se 
hiciera por primera vez una traducción correcta que captara el sentido 
del texto original y, con ello, se apreciara el simbolismo de la aparición 
guadalupana condensado en unos cuantos dísticos, que en corto resu-
men el argumento total de la obra de Cabrera y Quintero. Además, 
también era necesario reivindicar, en el marco de la poesía, este testimo-
nio «extraviado» para la literatura novohispana, debido a que en aparien-
cia pasaba por una mera inscripción, con lo cual una pieza poética en 
latín perteneciente a Cabrera se había publicado y, por ser un paratexto, 
había sido desafortunadamente desatendida. Sirvan estas páginas, por 
lo tanto, también para invitar a rescatar del olvido testimonios paratex-
tuales semejantes y, en consonancia con lo que aconsejaba el primer 
verso del epigrama, a que no escapen de nuestra vista partes de la heren-
cia literaria mexicana13.

13	 De la poesía emblemática hay estudios importantes para el virreinato novohispano 
(véase Pascual Buxó, 2002/2015) y para el peruano (véase Sabena, 2011), pero siempre 
sobre la producción en español. En ese sentido, esa poesía escrita en latín vinculada a 
las artes plásticas, como el grabado o la pintura, ha sido —por decirlo 
menos— silenciada.



307

https://doi.org/10.46744/bapl.202502.009 Nota

Bol. Acad. peru. leng. 78(78), 2025 / e-ISSN: 2708-2644 

Referencias bibliográficas

Cabrera y Quintero, C. (1725). Sapientiæ sidus, Minervalis Hesperi 
ascensus. Joseph Bernardo de Hogal.

Cabrera y Quintero, C. (1746). Escudo de armas de México: celestial 
protección de esta nobilísima ciudad de la Nueva-España, y de 
casi todo el Nuevo Mundo, María Santissima, en su porten-
tosa imagen del mexicano Guadalupe, milagrosamente appa-
recida en el palacio arzobispal el año de 1531, y jurada su 
principal patrona el passado de 1737. Impresora del Real, y 
Apostolico Tribunal de la Santa Cruzada.

Coronati, L. (1988). Obras poéticas latinas de Cayetano de Cabrera y 
Quintero. Universidad Nacional Autónoma de México.

Eguiara y Eguren, J. J. (1755). Bibliotheca Mexicana sive eruditorum 
Historia virorum… Tomus primus, exhibens litteras A B C. 
Ex novâ Typographiâ in Ædibus Authoris editioni eiusdem 
Bibliotecæ destinatâ.

Herrera Zapién, T. (2000). Historia del humanismo mexicano. Sus textos 
y contextos neolatinos en cinco siglos. Porrúa.

Landívar, R. (1782). Rusticatio Mexicana. Editio altera auctior, et emen-
datior. Ex Typographia S. Thomæ Aquinatis.

López Saldaña, L., y Fernández Galán Montemayor, C. (2025). 
Discurso y verdad en el Escudo de armas de México. En  
M.ª I. Terán Elizondo e I. Escamilla González (Coords.), El 
Escudo de armas de México y la cultura letrada novohispana 
del siglo xviii (pp. 162-141). Universidad Nacional 
Autónoma de México; Universidad Autónoma de 
Zacatecas.



308

Nota https://doi.org/10.46744/bapl.202502.009

Bol. Acad. peru. leng. 78(78), 2025 / e-ISSN: 2708-2644

McManus, S. M. (2017). The art of being a colonial letrado: late huma-
nism, learned sociability and urban life in eighteenth-cen-
tury Mexico City [El arte de ser un letrado colonial: huma-
nismo tardío, sociabilidad docta y vida urbana en la Ciudad 
de México en el siglo xviii]. Estudios de Historia Novohispana, 
(56), 40-64. https://doi.org/10.1016/j.ehn.2017.01.002

Mues Orts, P. (2009). El pintor novohispano José de Ibarra: imágenes retó-
ricas y discursos pintados [Tesis doctoral, Universidad Nacional 
Autónoma de México]. Repositorio de Tesis DGBSDI. 
https://hdl.handle.net/20.500.14330/TES01000649615

Mues Orts, P. (2025). Aprender de la amistad: Cayetano de Cabrera y 
Quintero, José de Ibarra y los pintores cultos de la ciudad 
de México. En M.ª I. Terán Elizondo e I. Escamilla 
González (Coords.), El Escudo de armas de México y la 
cultura letrada novohispana del siglo xviii (pp. 205-230). 
Universidad Nacional Autónoma de México; Universidad 
Autónoma de Zacatecas.

Osorio Romero, I. (1989). Conquistar el eco. La paradoja de la concien-
cia criolla. Universidad Nacional Autónoma de México.

Osorio Romero, I. (1991). El sueño criollo. José Antonio de Villerías y 
Roelas (1695-1728). Universidad Nacional Autónoma de 
México.

Parodi, C. (Ed.). (1976). Cayetano Javier de Cabrera y Quintero. Obra 
dramática: teatro novohispano del siglo xviii. Universidad 
Nacional Autónoma de México.

Pascual Buxó, J. (2015). El resplandor intelectual de las imágenes. Estudios 
de emblemática y literatura novohispana. Universidad 



309

https://doi.org/10.46744/bapl.202502.009 Nota

Bol. Acad. peru. leng. 78(78), 2025 / e-ISSN: 2708-2644 

Nacional Autónoma de México. (Obra original publicada 
en 2002)

Reyes, A. (1960). Obras completas de Alfonso Reyes. XII. Grata compañía. 
Pasado inmediato. Letras de la Nueva España (2.ª ed.). 
Fondo de Cultura Económica. (Obra original publicada en 
1948)

Sabena, J. (2011). Usos emblemáticos en el virreinato del Perú: Algunos 
ejemplos en la obra de Juan de Espinosa Medrano. Boletín 
de la Academia Peruana de la Lengua, 52(52), 13-38. 
https://doi.org/10.46744/bapl.201102.001

Salas Cuesta, M. (2013). Cayetano Cabrera Quintero, El Escudo de 
armas de México y el matlazáhuatl. Arqueología Mexicana, 
21(123), 78-83.

Tenorio, M. L. (2010). Poesía novohispana. Antología (2 vols.). El 
Colegio de México; Fundación para las Letras Mexicanas.

Valencia Constantino, G. (2025a). Francisco Javier Alegre, lavs novi 
orbis: un epigrama extraviado en un retrato diecio-
chesco. Nova Tellus, 43(1), 213-218. http://doi.
org/10.19130/iifl.nt.2025.43.1/071S00X24W71

Valencia Constantino, G. (2025b). In pictura poesis… Un epigrama 
latino en honor de Eguiara y Eguren en su retrato póstumo. 
Archivum, 75(2), 539-563. https://doi.org/10.17811/
arc.75.2.2025.539-563 



310

Nota https://doi.org/10.46744/bapl.202502.009

Bol. Acad. peru. leng. 78(78), 2025 / e-ISSN: 2708-2644

Anexo. Frontispicio del Escudo de armas de México (1746)

Nota. Frontispicio, de Escudo de armas de México (s. p.), por C. Cabrera y 
Quintero, 1746, Impresora del Real, y Apostolico Tribunal de la Santa 
Cruzada.


