EL INCA GARCILASO Y LOS JESUITAS

Por Aurelio Miré Quesada S.

(Conferencia pronunciada en la Casa de
la Cultura el 31 de mayo de 1968)

Agradezco profunda y cordialmente a la Asociacion
Pro Estudios Superiores, que me ha invitado a participar
en estos actos que celebran el IV centenario de la llegada
de los Jesuitas al Perti, y al Doctor Manuel Vélez Picasso,
que ha tenido la amabilidad de presentarme con palabras
de una generosidad que me conmueve. Cargado de labores
y apremiado de tiempo, como todos, no he podido negarme
ante una solicitacién que era tan grata. Me animaban a
ella, aparte del hecho mismo de la extraordinaria trascen-
dencia de la obra cultural de la Compaifiia de Jesis en el
Perd, varios motivos especiales.

Ante todo, mi condicién de ex-alumno del Colegio de la
Inmaculada, donde cursé nueve afios de Instruccién Primaria
y Secundaria, recibi ejemplos y ensefianzas y pasé horas fe-
lices, entrafiablemente incorporadas a mi carifio y mi re-
cuerdo,

En segundo lugar, mi condicién de hombre de prensa.
Quienes me han antecedido en este ciclo —y en particular
César Pacheco Vélez, que ha trazado el cuadro panordmico
de la obra desarrollada entre nosotros por la Compafiia de
Jestis—, han sefialado la huella decisiva de los Padres je-

75



suitas en la introduccién de la imprenta en el Perd. Lle-
gado a Lima, desde México, el turinés Antonio Ricardo, por
incitacién en buena parte del Padre de la Plaza, sus moldes
quedaron en depésito en espera del permiso oficial, y s6lo
se le entregaron, a pedido del Concilio Limense, para la
impresién del Catecismo, “con tal que los truxesse aqui,
a nuestra casa (el Colegio jesuita de San Pablo) y no a
otra parte”. Y fue asi, al amparo de la casa jesuita, como
sali6 a luz en 1584 el primer libro impreso no sélo en el
Per sino en toda la América del Sur. Primer libro y pri-
mera noticia periodistica; porque mientras se tiraban los
pliegos de la Doctrina Christiana y Catecismo, hubo que
imprimir répidamente la Pragmdtica de los diez dias del
afio, con la correccién gregoriana del calendario.

Me permito afiadir ademds mi calidad de Director de
la Academia Peruana de la Lengua. Cuando la Academia
Nacional de la Historia proyecté hace dos afios la realiza-
cién de una Mesa Redonda para conmemorar los cuatro
siglos de la Compafifa de Jesus en el Perd, se pidi6 la ad-
hesién de la Academia de la Lengua en lo que se refiere
a los temas lingiiisticos y en aspectos de historia literaria.
Me complace iniciar ahora esta tarea con un somero es-
tudio de las telaciones del Inca Garcilaso con los Padres
JTesuitas, en el que recordaré algunas noticias ya sabidas
y agregaré otras, o desconocidas o poco esperadas, que for-
man un conjunto que resulta en verdad impresionante.

Primeras relaciones

No se conoce exactamente cuindo comenzé la vincu-
lacién del ilustre cuzquefio con los Padres jesuitas; pero
ha de haber sido desde los primeros tiempos de su llegada
a Espafia. Por lo menos se sabe por él mismo que, cuando
preparaba en Montilla su traducciéon de los Didlogos de

76



Amor de Leén Hebreo, recurri6 al docto hebraista Padre
Jerénimo de Prado para que le resolviera ciertas dudas.
Pero la amistad se debi6 de afianzar y robustecer mas ade-
lante, al trasladarse Garcilaso a Cordoba, y pudo haberse
favorecido por la relacién de uno y de otros con la Casa
de Priego, a la que parece que se debid en mucho el esta-
blecimiento de la Compafiia de Jests en la capital cordobesa.

Efectivamente, seglin los datos de Miguel Artigas, tal
establecimiento se debi6 a un hijo de los Marqueses de
Priego, el Padre Antonio, quien en 1553 obtuvo que fun-
daran un Colegio, que se puso bajo la advocacién de San-
ta Catalina, seguramente por el nombre de la entonces
Marquesa, Dofia Catalina, casada con el Conde de Feria,
Don Lorenzo Suarez de Figueroa (deudo del Inca Garci-
laso). En los primeros tiempos se instalaron, provisional-
mente, en las llamadas “Casas del Agua”, Pero luego, por
recomendacién de la Marquesa, el Dedn Juan de Cordoba
les cedid su propia residencia, hasta que la vida —a lo
que se dice, un poco desordenada— del Deén les impulso
a salir de alli y buscar un nuevo alojamiento.

Sea como consecuencia de esta indirecta relacion (la
cobranza de unos censos impuestos sobre bienes de los
Priego llena varios capitulos de los afanes econdmicos de
Garcilaso), o por lazos y afectos exclusivamente personales,
lo cierto es que el insigne mestizo cuzquefio tuvo una amis-
tad larga e intensa con muchos de los Padres de la Com-
pafifa de Jesis. Ademds del citado Padre Jerénimo de
Prado, ha de haber tratado por entonces —aunque no lo
menciona— al jesuita cordobés Martin de Roa, erudito in-
vestigador de antigiiedades y autor de una Historia general
de la Compafita de Jesis en la Provincia de Andalucia,
que desgraciadamente dejé inédita. De la vinculacion del
Padre Roa con los Priego es la prueba mayor su Vida de
Dofia Ana Ponce de Ledn, Condesa de Feria; la “Santa
Condesa”, como habitualmente se llamaba a la dulce y

a2



virtuosa Dofia Ana, viuda de Don Pedro Ferndndez de
Coérdoba, madre de Dofia Catalina Marquesa de Priego
y abuela del V Marqués, Don Pedro.

El Padre Juan de Pineda

A quien en cambio el Inca Garcilaso cita expresa-
mente como amigo, desde 1594, es a otro jesuita: el sevi-
llano Padre Juan de Pineda. Cuando Garcilaso preparaba
su Relacién de la descendencia del famoso Garct Pérez de
Vargas y recordaba el enlace del caballero Gonzalo Pérez
de Vargas con Dofia Maria Sanchez de Badajoz, el Padre
Pineda, que trabajaba varios afios en Sus comentarios al
Libro de Job, le incité a que devolviera a su sentido espi-
ritual las Liciones de Job, que habian sido interpretadas
a lo amoroso (apropiadas a las pasiones de amor) por el
galante y dramatico poeta Garci Sanchez de Badajoz. Gar-
cilaso, que se sentia deudo de éste y que tenfa por escrito
las poesias permitidas de Badajoz y conservaba en la me-
moria las perseguidas por la Inquisicién, se apresto a cum-
plir con el enpefio. Para librar de la tacha de herético al
“famoso y enamorado caballero”, a quien describe “aflijido
de amor”, se vinculé con el Padre Pineda. El catedratico
jesuita no sélo era experto en Sagrada Escritura, sino co-
nocfa muy particularmente lo referente a Job, hasta el pun-
to de que iba a publicar poco después sus Comentarios al
Libro de Job en dos volimenes, que merecieron la burla
de Goéngora:

Paciencia, Job, si alguna os han dejado
los prolijos escritos de su Encia. ..

El intento, sin embargo, no prosperd. Garcilaso tuvo
que salir de¢ Cérdoba precisamente durante el verano; ¥

78



cuando regresd, ya habian pasado las vacaciones y el Padre
Pineda tenia otros trabajos. Pero la amistad que se anudd
entre ambos fue tan grande, que Garcilaso le comunico al-
gunos papeles manuscritos de la historia que ya escribia y
el Padre Pineda pudo citar un pasaje del Inca antes de
que éste imprimiera su obra, Se trata del capitulo sobre el
nombre del Pert, que iba a formar parte de la historia dc
La Florida y que Garcilaso sac6 de ese lugar y paso “al
suyo propio”, que fue el Libro I de los Comentarios Reales
de los Incas. El Padre Pineda conocid el episodio antes del
afio de 1602 que se menciona en La Florida, porque en el
segundo tomo de sus Comentarios sobre Job, publicado en
latin en 1601 y terminado por lo menos en 1600, se burla
de quienes quieren derivar €l nombre Perti de “Ophir”, o
de un supuesto hebreo “Parua”, “Peru”, por oro.

“Me acuerdo que alguna vez —escribe— traté de esto
familiarmente con el noble Inca Garci Lasso que descendia
por su madre de la sangre real de los Incas peruanos, varén
sin duda dignisimo de toda alabanza, no sélo por sus ho-
nestisimas costumbres sino por su brillante esfuerzo en la
mds elegante literatura, el que ademds ahora prepara una
historia de las Indias Occidentales amenisima y veracisima,
para sacarla a luz dentro de poco”.

Revelador y hermoso pérrafo, que puede considerarse
como el primer elogio escrito del Inca Garcilaso y el primer
comentario de sus Comentarios Reales, ocho afios antes de
que fueran impresos.

No fue el tnico cambio en la historia de La Florida
de que estuvieron enterados los jesuitas. Igual variacion
ocurrié con el relato de la supuesta creencia de los indios
en la inmortalidad del alma y en la resurreccion universal.
El Inca Garcilaso cuenta que lo sacé de su lugar “por obe-
decer a los VV.PP.MM. de la Santa Compaiia de Jess,
Miguel Visquez de Padilla, natural de Sevilla, y Jerénimo
de Prado, natural de Ubeda, que me lo mandaron asi”; que

79



lo quité de La Florida “por ciertas causas tirinicas” que
no aclara; y lo volvié a poner en los Comentarios, “‘porque
no falte del edificio piedra tan principal”.

La Historia del Padre Blas Valera

Por esa misma época se habfa producido el discutido
y famoso episodio de la entrega al Inca Garcilaso de la
incompleta Historia del Perd de un ilustre compatriota, el
Padre jesuita Blas Valera, Nacido en Chachapoyas hacia
1545, como hijo mestizo de Luis Valera (Garcilaso lo lla-
ma Alonso por confusién con el “Aloysius” latino) y de
Francisca Pérez, india, estudiante de Gramdtica y Artes en
Trujillo, Blas Valera ingres6 en la Compafifa de Jesis en
1568, viaj6 por varias partes del Perd hasta la regién del
Collao, desde Hermano tuvo prestigio de “buen latino” y
luego, ya de Padre, fue elogiado como “muy gentil lengua”.
Al parecer en 1590 viajé a Espafia; y se hallaba en la casa
jesuita de Cadiz cuando el saqueo de la ciudad por las
fuerzas inglesas en 1596. Como los demas religiosos de la
Orden, tuvo que salir de la ciudad apresuradamente, y en
la agitacién y la angustia del momento no pudo salvar con-
sigo sino pocos papeles. Al morir en Mélaga dos afios mas
tarde, sus borradores de historia peruana, escritos en latin
como el resto perdido de su obra, fueron entregados al Inca
Garcilaso por los Padres jesuitas. “Yo hube del saco —es-
cribe el Inca en el Libro I, capitulo 6, de los Comentarios
Reales— las reliquias que de sus papeles quedaron, para
mayor dolor y lastima de los que se perdieron, que se sacan
por los que se hallaron; quedaron tan destrozados que falta
lo mas y mejor, Hizome merced de ellos el Padre Maestro
Pedro Maldonado de Saavedra, natural de Sevilla, de la
misma religién, que en este afio de mil y seiscientos lee Es-
critura en esta ciudad de Coérdoba”.

&0



No se tiene mds datos de la amistad del Inca Garcilaso
con el Padre Maldonado de Saavedra, ni se puede saber
hasta d6énde habia avanzado el Padre Valera en su historia,
ni a qué extremos llegd el extravio o el destrozo de sus cua-
dernos y papeles. En todo caso, Garcilaso cita a menudo
con encomio esa historia, dice que huelga de traducirla en
su “tosco romance” y afirma que “cierto, sin lisonja alguna,
se puede decir que todo lo que el Padre Blas Valera tenia
escrito eran perlas y piedras preciosas” y que “cada vez que
veo su papeles rotos los lloro de nuevo’.

Pero destrozados o no los papeles, aprovechados en
mayor o menor grado por el Inca Garcilaso, lo evidente s
que para el criterio historico del Inca no solo constituian
una valiosa fuente de consulta sino alcanzaban una priori-
dad especialisima: el Padre Blas Valera habia nacido como
él en el Perti, era mestizo como él, conocia la lengua de
los indios, habia recorrido el territorio desde Chachapoyas
por el Norte hasta el Collao por el Sur, era “diligentisimo
escudrifiador” de las cosas de los Incas, y tenia ademés la
autoridad moral e intelectual de pertenecer al docto equipo
de la Compania de Jesus.

Tan generosa y constante apreciacién de la obra del
Padre Valera redundé extrafiamente en la dura acusacion
de plagio que lanzé contra el Inca Garcilaso Don Manuel
Gonzélez de la Rosa. Suponia que los papeles del Padre
Valera no se habian perdido, que la referencia al saqueo de
C4diz era s6lo una facil supercheria literaria y que la muer-
te de su compatriota el jesuita permitié a Garcilaso apode-
rarse de la obra completa y utilizarla luego bajo su nombre
y a su modo. Es cierto que sin duda hubo mas textos del
Padre Valera que los que se citan en los Comentarios Reales.
Hay al respecto —fuera del Vocabulario quechua que se
menciona, aunque en forma imprecisa, en la obra del Padre
Anello Oliva— las citas expresivas del Padre Alonso de
Sandoval y el Padre Nieremberg y la referencia de Antonio

81



de Leén Pinelo en El Paratso en el Nuevo Mundo: “Historia
de los Ingas MS”. Se le atribuye también no sin razones,
aunque por cierto sin seguridad, la Relacion del llamado
“Jesuita anénimo”, que coincide en algunos puntos sobre la
religién y los mitos de los Incas y en algunas fuentes biblio-
graficas que s6lo aparecen mencionadas también por Blas
Valera en la transcripcién de Garcilaso.

Pero las decisivas y robustas razones de Don José de
la Riva-Agliero cancelaron a tiempo una polémica que era
en verdad insostenible. A los datos concretos de Garcilaso
—que de no ser exactos hubieran producido la natural e
inmediata rectificaciéon de los jesuitas y especialmente del
propio Padre Maldonado— se oponian sélo ligeras y apa-
sionadas conjeturas. El Inca Garcilaso no sélo no puede
ser acusado de haber plagiado a Blas Valera, sino, por lo
contrario, es a él a quien se debe que el nombre del dili-
gente e ilustre jesuita haya sido salvado del olvido. Los
“papeles rotos” recogidos y alabados por Garcilaso son los
que han permitido, precisamente, que se aprecie la seriedad
de sus noticias y que su autor figure entre los primeros y
més esclarecidos representantes de la literatura del Peru.
Para sefialar alin més exactamente los linderos, el Inca Gar-
cilaso no descuida nombrarlo y termina muchas de sus citas.
con la expresiva frase: “Hasta aqui ¢l del Padre Blas
Valera”,

La cronologia misma no permite dudar de la veracidad
de Garcilaso. Desde enero de 1586, en la primera dedicato-
ria a Felipe II de su traduccién de los Didlogos de Amor
de Leon Hebreo, habia anunciado su propoésito de tratar
de la historia de los Incas, en tanto que Blas Valera no
llegé a Espafia sino hacia 1590. Por otro lado, la obra del
jesuita chachapoyano estaba escrita en latin, segin lo de-
clara en varios lugares Garcilaso y se comprueba en el es-
tilo de diversos pasajes, indudablemente latinizantes en sus
giros. Por lo demds, las citas de Valera no se refieren en

82



verdad sino a ciertos aspectos: la religion y los sacrificios
de los Incas, la ordenacién en el gobierno, la disposicion
de los bienes, la imposicion de los tributos, las leyes de
Inca Roca y Pachacitec, los problemas lingiifsticos. Pero
dejan, en cambio, de lado otros asuntos de paz v de guerra,
de historia externa y de dramas internos, que son de mayor
monta y de interés més definido en el conjunto de los Co-
mentarios Reales.

En varias ocasiones, ademds, Garcilaso discrepa de
las informaciones del Padre Valera; y asi Riva-Agiiero ha
podido sefialar la distinta manera como se juzga a Atahual-
pa en las dos obras, y la confusién entre los dioses Ticci
Viracocha y Pachacdmac en que incutre el Padre Blas Va-
lera y que no comparte Garcilaso. Discrepancia parece ha-
ber también en lo que se refiere a la interpretacion de los
“quipus” y en lo que cada uno entiende por lengua, “corte-
sana”. Y José Durand ha notado ademds que el Padre Va-
lera vacila entre “Perd” y “Pirt” como nombre de la tie-
rra, cuando ya Garcilaso se habfa decidido exclusivamente
por Per y tachaba de “repulidos” a quienes preferian la
otra forma.

La obra del Padre Acosta

La Historia perdida del Padre Valera tuvo, por otra
parte, cierta compensacién para el Inca Garcilaso en la obra
fundamental de otro ilustre jesuita, el Padre Joseph de
Acosta: la Historia Natural y Moral de las Indias, publica-
da en Sevilla en 1590 y antecedida por los dos libros De
natura novi orbis, impresos en Salamanca poco antes. Va-
lera y Acosta —nacido éste, por lo demas, en Medina del
Campo— habian trabajado juntos en Lima, y cuando en
1583 se reunid el III Concilio Provincial, presidido y esti-
mulado por el Santo Arzobispo Toribio de Mogrovejo, uno

83



y otro tuvieron una actuacién muy descollante. El Padre
Acosta redacté el texto mismo de las resoluciones del Con-
cilio y tuvo a su cargo la versién final del Catecismo; y el
Padre Valera contribuy6 en forma muy intensa a la traduc-
cion a la lengua quechua, junto con el Doctor Juan de Bal-
boa (el primer peruano graduado en San Marcos y su pri-
mer cdtedratico de Lengua General), con el candnigo
Alonso Martinez, del Cuzco, con el jesuita arequipefio Bar-
tolomé de Santiago y con el presbitero Francisco Carrasco. -

Asi lo declara el propio Padre Acosta, con frases en
elogio de la capacidad de los mestizos que, de haberlas
sabido, hubieran producido viva satisfaccion en Garcilaso:
“que en doce afios que habrd que esti en este Reino del
Perti, en diversas partes de €l que ha estado, ha visto y
tratado diversas personas de los nacidos en este Reino de
espafioles e indias, y aunque en algunos ha visto algunas
malas costumbres y siniestros, en otros ha hallado mucha
virtud, y en especial ser muy utiles para doctrinar a los
indios por saber muy bien la lengua, v que los indios les
dan mucho crédito y les tienen aficién, y por medio de
ellos ha visto hacerse mucho fruto en confesiones y en co-
sas de buen ejemplo; y entiende que es justo favorecerles,
porque tienen habilidad, algunos se aplican bien a las le-
tras y salen con ellas; y sabe que en el Catecismo general
que por mandato del Concilio Provincial, que se celebra
en esta ciudad, se ha hecho para los indios, algunos de los
dichos mestizos sacerdotes han ayudado muy bien y con
diligencia y trabajo se han hecho muy buenas traducciones
en las lenguas del Cuzco y aymara, y de ellos dos son de
la Compafiia de Jests, que son el Padre Blas Valera y Bar-
tolomé de Santiago”. )

El Inca Garcilaso no conocid esta Doctrina Christiana
y Catecismo, sino el segundo libro impreso en Lima por
Antonio Ricardo, en 1585: el Confesionario para curas de
indios, que le envié su entrafiable condiscipulo, ¢l Padre

84



Diego de Alcobaza. No alcanzé tampoco a los jesuitas en el
Perti, puesto que ellos llegaron en 1568, afios después de
que él partiera, Pero los detalles mismos de su viaje y de
su instalacién en la tierra peruana los conocib a través de
la Vida del padre Francisco de Borja, del ilustre jesuita
Pedro de Ribadeneyra; obra que cita en La Florida con
datos de un capitulo inmediatamente anterior a otro, que
tuvo que leer, sobre el Provincialato del Perii y la llegada
del Padre Portillo.

En cuanto al Padre Acosta mismo, Garcilaso sintié
por €l una admiracién muy especial, a pesar del doble re-
paro de que llegara tarde a la tierra, cuando “se habfan
acabado ya los conquistadores antiguos”, y que escribiera
“de todo el nuevo orbe” y no solamente del Perd. En los
Comentarios Reales lo llama varén de “‘autoridad”, “‘muy
venerable Padre”, que escribe “larga y curiosamente” su
“libro famoso”. Y aunque en la Segunda parte, la llamada
Historia general del Perd, lo utiliza menos como fuente,
cuenta también cémo hojeaba su libro y reconoce su mucha
autoridad de “maestro que dice las causas y los efectos muy
copiosamente”.

Referencias a los jesuitas

Los elogios a la obra cultural de los jesuitas y a su
fecunda accién en el Nucvo Mundo —y particularmente en
el Periti— son frecuentes en el Inca Garcilaso. En La Flo-
rida misma recuerda los problemas que hacfan tan dificil
la educacién en su nifiez, “por ser la tierra tan recién ga-
nada” y por el torbellino de las guerras civiles, “con las
cuales faltaron los maestros de las ciencias y sobraron los
de las armas”, Pero aflade: “‘ya en estos tiempos, por la
misericordia de Dios, es al contrario, que los padres de la
Santa Compaiiia de Jestis sembraron tantas escuelas de to-

85



das ciencias que no hacen falta las Universidades de Espa-
fia” (Libro II, la. parte, cap. 27).

En los Comentarios Reales insiste en la alabanza, en-
comia la habilidad docente de los Padres jesuitas y pone
de resalto como difundian la latinidad entre los criollos y
cémo estimulaban ¢l cultivo del teatro entre los indios.
Mis de una vez elogia el conocimiento que tenian los je-
suitas de las lenguas indigenas: del quechua, o “lengua ge-
neral”, o “runa simi”, y del aymara cultivado en su esta-
blecimiento de Sulli o Juli. Por lo menos en tres ocasiones
indica que el Colegio de los Padres jesuitas en el Cuzco
quedaba sobre la Plaza mayor, o Aucaypata, en el viejo
Amarucancha, que fue Palacio del Inca Huayna Capac y
luego fue solar de Hernando Pizarro.

En 1604, cuando el Inca Garcilaso termind totalmente
esa Primera parte de los Comentarios Reales, decidid en-
viarla, no a Madrid sino a Lisboa, para que se¢ imprimiera
junto con La Florida. Las licencias para ambas son casi
de la misma fecha; pero han de haberse presentado algunos
tropiezos imprevistos, porque La Florida sali6 de las pren-
sas de Pedro Craasbeck en 1605, en tanto que la impresion
de los Comentarios Reales no estuvo concluida sino en
1608, segin lo declara el colofén. Esa tardanza dio motivo
a que el Inca Garcilaso recurriera nuevamente a su amistad
con los jesuitas. Por escritura fechada en Coérdoba el 19 de
junio de 1609, dio poder para todo lo referente a la im-
presién y a las cobranzas al Padre Jerénimo Ferraz, resi-
dente en la casa jesuita de Lisboa. Lo autorizé ademds, en
una nueva y expresiva prueba de confianza, para que “pue-
da enviar y remitir los dichos libros al Procurador que le
pareciere de uno de los colegios de la Compaiiia de Jesis
de Sevilla”.

Al componer la Historia general del Peri (que el Inca
Garcilaso no llam6 sino Segurnda parte de los Comentarios
Reales), el insigne cuzquefo vuelve a mencionar las “car-

86



tas anuas” de los Padres jesuitas, que ya habia utilizado
como fuente en la Primera parte de los Comentarios. A
los sacerdotes de la Compafifa de Jesus los llama “‘varones
apostodlicos”, “apéstoles entre indios”, que de tal manera
y con tal fruto adoctrinan a los feligreses que los naturales
del Nuevo Mundo hacen tanta ventaja a los de Europa
“como los de la iglesia primitiva a los cristianos de nuestra
era”, Gracias a los jesuitas —resume en el “Prdlogo a los
indios, mestizos y criollos”, con un extremo encomio—,
la catélica fe, desterrada del Norte de Europa y de Ingla-
terra por los embates del protestantismo, “se va de un polo
a ofro, a residir con los antipodas”.

El Padre Francisco de Castro

En los ltimos afios de su vida, fue particularmente
estrecha la vinculacién del Inca Garcilaso con otro promi-
nente jesuita: el Padre Francisco de Castro. El Padre Castro,
granadino, era en 1604 catedritico de Retdrica y Prefecto
del Colegio de Santa Catalina de Coérdoba; y una prueba
de su amistad de entonces fue proporcionar a Garcilaso las
Cartas Anuas de la Compaififa de Jess correspondientes a
1602, en las que se daba informacién sobre la lucha contra
los rebeldes araucanos. Por su parte, Garcilaso le dio a
leer en cambio la obra que habia escrito sobre la historia
de los Incas, y hasta le adelantd ciertos pasajes que pre-
paraba para la Segunda parte, relacionados con ¢l gobierno
del Licenciado Cristébal Vaca de Castro en el Perd.

El jesuita a su vez le escribié al hijo de Vaca de Cas-
tro, el Arzobispo de Granada Pedro de Castro, en carta
fechada en Coérdoba el 6 de mayo de 1605 de que ha dado
cuenta Miguel Maticorena. Le decia alli que en Cérdoba
vivia un caballero descendiente de los “Reyes del Pird”,
llamado “capitdn Garcilaso de la Vega”, que habia escrito
un curioso “libro que €l intitula Comentarios Reales del

87



Piri”. Afiadia que la obra comenzaba con los origenes de
aquel vasto Imperio; y, como en aquella época redactaba
la parte correspondiente al gobierno de Vaca de Castro, se
ofrecia a enviarle al Arzobispo una copia del manuscrito
para que lo revisara y sugiriera las correcciones conve-
nientes.

La carta del Padre Castro — que por lo demés resulto
{itil— tiene el singularisimo interés de que es la primera
vez que figura el titulo de Comentarios Reales en un do-
cumento que no es del propio Garcilaso ni de los permisos
para la impresién. Como en el caso semejante de Bernardo
de Aldrete en Del origen y principios de la lengua castellana
o romance que oi se usa en Espafa (Roma 1606), ello
revela que la historia del Inca Garcilaso empezaba a tener
resonancia entre los humanistas andaluces aun afios antes
de que saliera de las prensas. Y manifiesta, sobre todo, la
intimidad y confianza entre el Padre Castro y Garcilaso,
que se puso de nuevo de relieve afos después, cuando las
fiestas cordobesas por la beatificacion del Bienaventurado
Ignacio de Loyola en 1610. El propio Garcilaso cuenta que
le dio entonces al Padre Castro una “librea natural perua-
na”, para que sirviera de modelo a una cuadrilla del torneo.
Por cierto que el Inca afiade que la cuadrilla fue la maés
celebrada y que la librea “dio que ver y admirar” como
lucida muestra de la artesania del Pera.

En 1611 fue por lo contrario el Padre Castro quien
rindié6 un homenaje singular a Garcilaso. El docto jesuita
publicé ese afio en Cérdoba, en las prensas de Francisco de
Cea, su erudito y prolijo De arte rethorica, Dialogi quator.
En las pdginas preliminares se congregd en torno al autor
el sabio coro de los humanistas cordobeses: el poeta Don
Luis de Goéngora y Argote

88



(Vos reducis, oh Castro, a breve suma
el difuso canal de esta agua viva),

el jesuita Martin de Roa, el anticuario Juan de Aguilar, el
Padre Rodrigo de Figueroa, el pasmoso lector Francisco
Fernandez de Cérdoba, Abad de Rute (que iba también a
elogiar después a Garcilaso).

La aplaudida obra estaba sorprendentemente dedicada,
no a un Arzobispo, ni 2 un magnate, ni a un Principe, como
era de uso entonces, sino al “principi viro D. Garsiae Lasso
de la Vega Yncae Peruano clarissimo, Duciq’ regio”. Sor-
prende el hecho mismo de dedicar la obra a un modesto
clérigo cuzquefio con sangre de indio, pero asombran ain
mas las palabras con las que el Padre Castro enaltece, al
par que la prosapia de los Duques del Infantado y la Casa
de Feria, la sangre ilustre de “la muy sclecta mujer Elizabet
Palla”, sobrina de Huayna Cépac, “Gitimo y legitimo po-
seedor del Imperio Peruano”, Culminando el elogio, el
Padre Castro afirma que en Garcilaso se reunen las cuatro
virtudes cardinales: prudencia, justicia, fortaleza, templanza.

En aquel afio ya Garcilaso habia publicado su traduc-
cién de los Didlogos de Amor, La Florida del Ynca y la
Primera parte de los Comentarios Reales, pero el Padre
Castro anuncia ademés la continuacion de ¢ésta, sobre la
conquista y las guerras civiles del Peri. Tal vez sabia, o
adivinaba entonces, que le iba a corresponder la aprobacion
del libro. Efectivamente, el 13 de diciembre de 1612, el
Obispo Diego de Mardones (el mismo que vendio al Inca
Garcilaso, para su enterramiento, la capilla de las Animas
del Purgatorio en la morisca Catedral cordobesa) encargo
al docto jesuita la revision y la censura de la Segunda parte
de los Comentarios Reales. En su barroco estilo, el ilustre
retérico aprobd el libro como muy agradable, muy breve,
muy claro, muy verdadero, de muy galano estilo. Y fue asi,
con tan amplia aprobacién y con la licencia semejante del

89



Real Consejo de Castilla, como la obra aparecié postuma-
mente, en 1617, ya no con el titulo inicial, sino con el de
Historia general del Peri.

También péstumamente, unos afios mas tarde, en 1622,
cuando se colocaron en la capilla de las Animas las lapidas
sepulcrales de marmol negro que recordaban al Inca Garci-
laso, la vieja amistad del Padre Castro puede decirse que
afloré nuevamente. “El Inca Garcilaso de la Vega, varén
insigne, digno de perpetua memoria, ilustre en sangre, pe-
rito en letras, valiente en armas”, decia una de las inscrip-
ciones y afiadia: “hijo de Garcilaso de la Vega, de las
casas de los Duques de Feria e Infantado, y de Elisabeth
Palla hermana de Huayna Cépac, Gltimo Emperador de
Indias”. Y no es aventurado suponer que la mencién de los
entronques familiares del Inca y el latinizado nombre que se
dio a Isabel Chimpu Ocllo fueran recuerdo o influencia de
la dedicatoria del Arte Rethorica de Francisco de Castro.
De tal modo la amistad del Inca Garcilaso con los Padres
jesuitas puede decirse que continué mds alla de la muerte,
con una entrafiable permanencia que me ha permitido el
recorrido, a través de nombres y de libros, de mis palabras
de esta noche.

90



