
Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 39

El Tahuantinsuyo: es espacio político y el cuerpo útil en las obras...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

Bol. Acad. peru. leng. 52. 2011 (39-68)

EL TAHUANTINSUYO: EL ESPACIO POLÍTICO Y EL 
CUERPO ÚTIL EN LAS OBRAS DE MARTÍN DE MURÚA 

Y DE GUAMÁN POMA DE AYALA

LE TAHUANTINSUYO: L’ESPACE POLITIQUE ET LE 
CORPS UTILE DANS LES  ŒUVRES DE MARTÍN DE MURÚA 

ET DE GUAMÁN POMA DE AYALA 

THE TAHUANTINSUYO: THE POLITICAL SPACE AND THE 
USEFUL BODY IN THE WORKS OF MARTÍN DE MURÚA 

AND OF GUAMAN POMA DE AYALA 

Clara Verónica Valdano
University of Illinois at Urbana-Champaign

Resumen:
En este estudio, realizo una comparación entre la Historia general del Perú 
(1590, 1614), de Martín de Murúa, y la Nueva Crónica y Buen Gobierno 
(1615), de Guamán Poma de Ayala. Esta comparación se fundamenta en el 
análisis textual y visual de la construcción del cuerpo y del espacio. Murúa 
intenta crear una historia de acuerdo con la idea tradicional occidental, 
así pretende informar a España sobre el Perú. En Murúa, los mitmas y 
los chasquis son cuerpos que sirvieron como herramientas militares 
para mantener al espacio del Tahuantinsuyo ordenado. Revela que los 
mitmas y los chasquis son estrategias que dan movilidad y capacidad de 
expansión al incario. Mientras que  Guamán Poma de Ayala construye al 

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

e-ISSN: 2708-2644 



40     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Clara Verónica Valdano

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

Tahuantinsuyo, a los mitmas y a los chasquis con el objetivo de hacer ver la 
capacidad de los pueblos andinos de gobernarse por sí mismos por medio 
de sistemas militares y de comunicación avanzados. Guamán Poma hace 
uso de estos aspectos como ejemplo de su resistencia al gobierno colonial. 
Murúa, en cambio, ilustra que estos sistemas se mantienen, pero al servicio 
del dominio español. En este estudio, parto de la teoría de Lefebvre, 
quien enfatiza que los cuerpos establecen diversas prácticas sociales que 
transforman ese espacio (27-41). Asimismo, Grosz ilustra que el cuerpo 
funciona como un lugar de inscripción social, política, cultural y geográfica 
(23). Por ende, el espacio y el cuerpo se moldean de conformidad con una 
ideología establecida, en donde las relaciones coloniales políticas, sociales y 
laborales manifiestan la constitución de un orden. 

Résumé:  
Dans cette étude je réalise une comparaison entre la Histoire générale du 
Pérou (1590, 1614), de Martín de Murúa, et la Nouvelle Chronique et Bon 
Gouvernement (1615), de Guamán Poma de Ayala. Cette comparaison se 
fonde dans l’analyse textuelle et visuelle de la construction du corps et de 
l’espace. Murúa essaie de créer une histoire d’ accord à l’ idée traditionnelle 
occidentale, ainsi il prétend informer aux espagnols concernant le Pérou. 
Pour Murúa, les mitmas et les chasquis sont les corps qui ont servi comme 
des outils militaires pour garder l’ espace du Tahuantinsuyo en ordre. Nous 
révèle aussi que les mitmas et les chasquis sont les stratégies qui donnent 
mobilité et capacité d’expansion à l’Incario. Alors que Guamán Poma de 
Ayala construit au Tahuantinsuyo, aux mitmas et les chasquis avec l’ objectif 
de faire connaître la capacité des peuples andines de se gouverner eux mêmes 
à travers de systèmes militaires et de communication avancés. Guamán Poma 
fait usage de ces aspects comme modèle de sa résistance au gouvernement 
colonial. Par contre Murúa illustre que ces systèmes se maintiennent, mais 
au service du domaine espagnol. Dans cette étude je pars de la théorie de 
Lefebvre qui souligne que les corps établissent diverses practices sociaux que 
transforment cet espace (27-41). De la même manière, Grosz illustre que 
le corps fonctionne comme un lieu d’inscription social, politique, cultural 
y géographique (23). De façon que l’ espace et le corps se modèlent en 
conformité avec une idéologie établit, où les relations coloniales politiques, 
sociales et de travail manifestent la constitution d’un ordre.



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 41

El Tahuantinsuyo: es espacio político y el cuerpo útil en las obras...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

Abstract: 
In this study I make a comparison between the General Peruvian 
History (1590, 1614) by Martín Murúa, and the New Chronicle and Good 
Government (1615) by Guamán Poma de Ayala. This comparison is based 
on textual and visual analysis of the construction of the body and space. 
Murúa tries to create a history according to the traditional Western idea, 
thus he aims to inform Spain about Peru. In Murúa, the mitmas and 
the chasquis are bodies that served as military tools to keep the space of 
the Tahuantinsuyo in order. It reveals that the mitmas and the chasquis 
are strategies that provide mobility and expandability to the Inca State. 
While Guamán Poma de Ayala builds the Tahuantinsuyo, the mitmas 
and the chasquis aiming to show the ability of the Andean peoples to 
govern themselves by means of advanced military and communication 
systems, Guamán Poma makes use of these aspects as an example of their 
resistance to the colonial Government. Murúa, however, illustrates that 
these systems are kept, but at the service of the Spanish rule. In this study 
I start from the theory of Lefebvre, who emphasizes that the bodies set 
up various social practices that transform this space (27-41). Grosz also 
illustrates that the body functions as a place of social, political, cultural 
and geographical registration (23). Therefore, the space and the body are 
shaped in accordance with an established ideology, where the political, 
social and work colonial relationships show the constitution of an order.

Palabras clave:
Espacio; cuerpo; orden; política; movilidad; ideología.

Mots clés: 
Espace; corps; ordre; politique; mobilité; idéologie.

Key words: 
Space; body; order; policy; mobility; ideology.

Fecha de recepción:	 29/12/2010
Fecha de aceptación:	 26/10/2011	



42     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Clara Verónica Valdano

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

El espacio del Tahuantinsuyo ha sido comprendido a través del 
tiempo bajo diferentes concepciones. En el presente, es espacio simbólico 
que alude a la nación peruana y, asimismo, al orgullo andino y, más allá 
de los límites físicos, demarca a sociedades identificadas por su origen 
cultural. En el pasado, este espacio materializaba concepciones ideológicas, 
religiosas y políticas que han quedando inscritas en las relaciones, crónicas 
e historias escritas por indígenas, mestizos, criollos y españoles. 

En este estudio comparativo de la Historia general del Perú (1590, 
1614)1, del fraile español Martín de Murúa2, y de Nueva Crónica y Buen 
Gobierno (1615), de Guamán Poma de Ayala3, se da relevancia a la 
función que cumplen la imagen4 y el texto en la construcción del cuerpo 
y del espacio. De esta manera, vemos que en Murúa el cuerpo de los 

1	 Existen varias ediciones, pero dos manuscritos importantes del texto de Murúa. El texto que se 
analiza, Historia general del Perú, se desprende del manuscrito Wellington, el cual alude al nombre 
del dueño; sin embargo, las imágenes que se incorporarán en este trabajo pertenecen al manus-
crito Historia y Genealogía de los Reyes Incas del Perú, llamado también manuscrito Galvin (cuyo 
facsímile se encuentra en la Universidad de Illinois de Urbana-Champaign). Según Juan Ossio, la 
fecha de término de la escritura del texto es 1590, pero se ve que Murúa siguió haciendo añadidos 
a la obra hasta aproximadamente 1614 (61). Al tener en cuenta los dos manuscritos, vemos que 
el manuscrito Wellington posee más información histórica de los Incas que el manuscrito Galvin; 
por lo que podemos concluir que el manuscrito Galvin apareció antes que el Wellington y que 
este último revela, en gran medida, la cooperación de Guamán Poma en el texto de Murúa. Sin 
embargo, Rolena Adorno, tomando las palabras de John Howland Rowe,  sostiene que los dos 
manuscritos conforman una obra completa con dos versiones (“Estudios” 51-54). 

2	 Manuel Ballesteros dice que Martín de Murúa nació posiblemente entre 1525 o 1535 y que era 
tal vez de Guipúzcoa o Guernica. Tomó los hábitos en Burgos y vivió, según el mismo Murúa, 
más de 50 años en el Perú, en donde desempeñó cargos de elector general de la Orden de la 
Merced, comendador del Convento la Huerta, cura doctrinero y, sobre todo,  fue reconocido 
como uno de los “misioneros más ilustres del Perú” (6).

3	 Esta comparación se establece porque, Guamán Poma de Ayala colaboró en el texto de 
Murúa, en la producción de imágenes visuales; por ejemplo, se ve su huella en la ilustra-
ción de algunos líderes incas, collas o esposas de estos líderes y en la producción del escudo 
de armas (Ossio 27-8; Adorno Polemics, 33-35; Petrocchi 3). 

4	 Se analizarán cuatro imágenes: una imagen del Tahuantinsuyo elaborada por Guamán 
Poma de Ayala, la cual será comparada con la imagen del Tahuantinsuyo que incorpora 
Martín de Murúa en su texto; también se analizarán la del chasqui del texto de Murúa y la 
que Guamán Poma construye de este en la Nueva Crónica y Buen Gobierno. Este análisis de 
las imágenes irá en correspondencia con el análisis de los textos de cada uno de los autores 
referidos anteriormente.  



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 43

El Tahuantinsuyo: es espacio político y el cuerpo útil en las obras...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

mitmas y los chasquis5 sirven como herramientas o estrategias militares 
para mantener al espacio del Tahuantinsuyo ordenado, disciplinado y 
–por lo tanto– controlado. Estas funciones cumplidas por los cuerpos 
en subordinación, revelan un espacio móvil y expansivo, como si los 
cuerpos en movimiento fueran espacios también transportados, dentro 
de la lógica del control político y jurisdiccional del imperio. Mientras 
que Guamán Poma resalta un espacio bastante estable y, por tanto, el 
carácter organizacional, jurisdiccional y políticamente autónomo que 
había mantenido y debía conservar el Tahuantinsuyo frente al control 
español. Por lo tanto, por medio de la imagen y del texto, se resalta 
la construcción del espacio imperial y del cuerpo de los mitmas y los 
chasquis dentro del margen de su agenda política de resistencia. En este 
contexto, en Guaman Poma, el espacio del Imperio es un microcosmos 
político que refleja una realidad del macrocosmos, que son las “Indias”. 

Por todo esto, la manera como se ilustran los cuerpos subyugados 
o las fuerzas de trabajo –chasquis y mitmas– contribuye a dar forma al 
espacio del Tahuantinsuyo, lo cual se expresa dentro del marco político 
o social de cada cronista. Para desarrollar estos argumentos, se tomará 
en cuenta la construcción textual y visual andina del espacio y del 
cuerpo desde dos vertientes: una, relacionada con la construcción del 
Tahuantinsuyo que parte de la concepción cosmogónica andina del espacio 
y, dos, es importante ver las funciones que desempeñan los cuerpos con 
relación a la construcción política del espacio imperial.

Control, jerarquía y orden: Algunas concepciones del espacio y del 
cuerpo

Henri Lefebvre, en The Production of Space, enfatiza que el espacio 
es un producto social y, como tal, implica también control, dominación 
y poder. Por esto, el espacio es el de la sociedad, es decir, en donde 
los cuerpos establecen diversas prácticas sociales que lo transforman 
(27-41). Estas acciones demarcan la existencia de diversos tipos de 
relaciones sociales y productivas: “[We] may be sure that the forces of 

5	 Sus definiciones se explicarán posteriormente.



44     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Clara Verónica Valdano

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

production (nature; labor, and the organization of labor; technology and 
knowledge) and, naturally, the relations of production play a part […] 
in the production of space” (46). Vemos así que el espacio es en donde se 
ven materializadas las concepciones ideológicas, económicas, sociales e 
históricas de una sociedad en un tiempo determinado. 

Asimismo, dentro de este espacio, el cuerpo funciona también 
como un lugar de inscripción social, política, cultural y geográfica, de 
producción y constitución (Grosz 23). Por ende, el cuerpo se moldea 
de conformidad con una ideología establecida, en donde las relaciones 
sociales y laborales jerárquicas manifiestan la constitución de un espacio 
ordenado dentro de una lógica gubernamental particular. De forma 
bipartita, el cuerpo crea de forma activa el espacio y es, a su vez, un 
ente pasivo manipulado por la constitución de las relaciones jerárquicas 
de poder que le condicionan a tener ciertas características (Foucault cit. 
en Grosz 122); de tal forma que el Estado convierte en cuerpos útiles a 
sus ciudadanos que trabajan para su mantenimiento y equilibrio. Junto 
a esto, vemos que las relaciones de fuerza, de poder, producen un tipo 
de cuerpo determinado con rasgos, habilidades y atributos particulares 
(Grosz 148-9). Estas apreciaciones sirven para identificar que los 
cuerpos se construyen como herramientas o instrumentos de poder, 
porque están al servicio de un sistema de gobierno creado, en este caso, 
por los incas. Sin embargo, para poder comprender cómo se dan las 
estructuras sociales y productivas en el espacio del Tahuantinsuyo, se 
debe primeramente partir de la explicación de la concepción andina 
cosmogónica de este locus.    

En quechua, Tahuantinsuyo viene de “tawa” que significa cuatro 
y de “suyo” que significa región o suscripción. Justamente, a un nivel 
cosmogónico, jurisdiccional y político se concebía bajo una visión 
cuatripartita (Chinchansuyo, Antisuyo, Collasuyo y Continsuyo), partes 
que se ordenaban alrededor de un centro, que era el Cuzco. El Cuzco 
constituía el centro y el lugar elegido porque, según la tradición histórica 
incaica, el Inti había señalado a Manco Cápac que esa era la tierra escogida 
para establecer el gobierno. De aquí que haya tenido gran importancia 
política, militar y sagrada. 



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 45

El Tahuantinsuyo: es espacio político y el cuerpo útil en las obras...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

En este gran espacio, cada parte y el todo, asimismo, se comprendía 
bajo la lógica del hanan y el hurin: hanan es lo masculino y la derecha; hurin 
es lo femenino y está asociado con la izquierda (López-Baralt, La crónica 
260-3; Adorno, Guaman Poma 91). Mignolo establece que el Chinchansuyo 
y Antisuyo corresponden a lo “alto”, positivo; mientras que el Collasuyo y 
Contisuyo corresponden a lo “bajo”, negativo (252). Esta lógica espacial de 
la cosmología andina no se representa simbólicamente de forma cuadrada, 
sino –podríamos decir– en forma de un rombo o una cruz6. 

El Tahuantinsuyo era visto como un cuerpo y el Cuzco también 
tenía características corporales, porque representaba el “ombligo” o la 
“cabeza” o el “corazón” del reino. Por lo que cuenta el Inca Garcilaso de 
la Vega, era como un microcosmos del reino, porque este, a su vez, estaba 
dividido en cuatro (Classen 98-99)7. Estas divisiones del reino y de la 
ciudad eran supervisadas por orejones o nobles y capitanes que mantenían 
comunicado al inca sobre lo que pasaba en cada extremo del imperio.

En el análisis posterior se ve que Guamán Poma, en la parte de 
la Nueva Crónica, realiza una imagen de la Indias –representada con la 
división regional del Tahuantinsuyo– que revela el carácter cosmogónico y 
organizacional del espacio andino, y así también su visión espacial sostenida 
bajo principios políticos de crítica y resistencia al sistema colonial. Mientras 
que en Murúa la imagen del Tahuantinsuyo, que aparece en Historia y 
genealogía de los reyes del Perú8, sigue la huella de Guamán Poma en cuanto 

6	 En el prólogo de Franklin Pease G.Y, de la edición de 1993 del Fondo y Cultura Económi-
ca, de Nueva Crónica y Buen Gobierno, se grafica muy bien este orden, en donde no se ve un 
cuadrado sino una visión más diagonal, como si el cuadrado se moviera hacia la derecha y 
formara, más bien, una cruz (xxviii). 

7	 En los Comentarios reales del Inca Garcilaso de la Vega aparecen referencias del Tahuantin-
suyo como cuerpo largo y el Cuzco como su ombligo (66). Asimismo, Brotherson explica 
que este cuerpo del Tahuantinsuyo tenía a Quito como su frente, al Cuzco como su omb-
ligo y al Titicaca como su sexo (28). Connotaciones importantes al momento de tratar a 
un espacio que era visto como sagrado y políticamente bien estructurado.

8	 Para este análisis, se utiliza Historia y genealogía, manuscrito Galvin –facsímile del 2004–
para ver las imágenes y la Historia general del Perú, que procede del manuscrito Wellington, 
para analizar el texto. Los dos manuscritos originales poseen imágenes pero la edición que 
se utiliza, que es la de Ballesteros, no las incluye. Sin embargo, en el prólogo a la obra, 
Ballesteros no aclara el porqué no incluye las imágenes en esta edición.



46     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Clara Verónica Valdano

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

al carácter organizacional del reino, representado en la concepción de la 
imagen. Asimismo, en el texto, Historia general del Perú9 se enfatizan el 
carácter político y jurisdiccional del espacio del Tahuantinsuyo y la forma 
de gobierno inca. 

Poma de Ayala y Murúa: Estabilidad versus movilidad 
 

Antes de profundizar en el análisis de las imágenes y textos 
correspondientes, se debe explicar que la versión Historia y genealogía de 
los reyes Incas del Perú de Murúa, manuscrito descubierto por Juan Ossio, 
presenta varias imágenes en donde se ve la colaboración de Guamán 
Poma de Ayala (Petrocchi 3); vemos que la representación visual del 
espacio del Tahuantinsuyo de Murúa guarda cierto diálogo con la 
interpretación espacial andina de Guamán Poma. Sin embargo, no se ve 
la marca artística de Poma de Ayala, sino solamente su huella conceptual 
en cuanto a la interpretación de la distribución visual, organizacional y a 
la representación arquitectónica de cada parte del Tahuantinsuyo. 

Es importante también establecer que hay varias hipótesis sobre 
cómo se dio la colaboración de Guamán Poma. Por una parte, Rolena 
Adorno, en “Felipe Guamán Poma de Ayala and The Polemic of 
Possession”, explica que Poma de Ayala realizó algunos dibujos en la obra 
de Murúa, entre 1600 a 1615, posiblemente en el tiempo que Guamán 
Poma fue exiliado de Huamanga, actual Ayacucho. Sin embargo, Murúa 
no reconoce esta colaboración (35). En cambio, Guamán Poma se refiere 
varias veces a Murúa, en su Nueva crónica y Buen gobierno; pero no alude 
a su trabajo de dibujante, colaborador o informante, sino que solamente 
establece una crítica del proceder del fraile10.

 

9	 Ballesteros señala que la edición de Historia general pertenece a la versión Wellington, 
cuyo título completo es Historia general del Perú, origen y descendencia de los Incas. El duque 
Wellington de Inglaterra tuvo posesión de esta versión original en 1951; pero en 1962-4 
Ballesteros produce la edición que se utiliza (17-18). 

10	 Habla de Murúa como quien trató de quitarle su esposa, como uno de los historiadores 
del Perú, como cura que maltrata a los indígenas e incorpora un sermón de Murúa y una 
imagen de este fraile (Poma de Ayala 494, 524-5, 747, 877).



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 47

El Tahuantinsuyo: es espacio político y el cuerpo útil en las obras...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

Por otra parte, Juan Ossio establece que la primera versión de 
Murúa parece ser de 1590, momento en el cual Guamán Poma podía 
encontrarse ya elaborando su propio texto de manera incipiente11 (60). 
Asimismo, Ossio plantea que posiblemente existieron paños pintados 
que guiaron las representaciones, sobre todo las representaciones de los 
reyes incas; también vasos de cerámica revelan correspondencias con las 
representaciones de los templos en Murúa (27-28), objetos en los cuales 
los dos cronistas podían haberse basado.   

 
En el análisis de estas imágenes ha sido importante establecer las 

conexiones entre los dos cronistas, porque la imagen del Tahuantinsuyo 
es bastante parecida en cuanto a la ilustración del orden espacial, pero 
diferente en cuanto a las técnicas artísticas: Guamán Poma realiza sus 
dibujos en pluma y usa el blanco y negro (fig. 1, apéndice); Murúa no realiza 
sus dibujos sino que los encarga, utilizando la acuarela y el color (fig. 2, 
apéndice). Ossio dice que para crear estos colores se utilizaron plantas, como 
“xagua”, “tara”, “corpa”, frutos utilizados por los indígenas para extraer 
tintes (22)12. Las técnicas diferentes utilizadas por Poma de Ayala y Murúa 
revelan las influencias europeas coloniales e indígenas y la procedencia de 
sus artistas13; pero en el caso de Murúa no se sabe acertadamente quién 
participó en qué parte de su obra, es decir, indígenas o españoles porque 
–como se ha dicho– Murúa no menciona a sus colaboradores.

11	 Guamán Poma realizó un trabajo de intérprete para el Tercer Concilio provincial de la 
Iglesia para reforzar las políticas de evangelización (1582-3) y también trabajaba como 
intérprete y testigo en la confirmación de títulos para el gobierno de Toledo (1564-1600). 
Cuando hizo un reclamo de tierras en Huamanga (Ayacucho), en 1600 fue enjuiciado.
En esta época, justamente, parece haber empezado a colaborar en el texto de Martín de 
Murúa (Adorno Polemics, 30-37). 

12	 Asimismo, Gabriela Siracusano demuestra que los colores utilizados en la colonia en 
los Andes provenían de pigmentos extraídos de la tierra, metales, plantas e, incluso, de 
animales. Por ejemplo, el color rojo, llamado “carmín”, se obtenía de un insecto llamado la 
“cochinilla”; el verde o “cardenillo” se producía del cobre; el amarillo o “amarillo de plomo 
de estaño” se extraía de los hornos de vidriar de los alfareros, técnica sobre todo europea 
(7-9). Estos colores son algunos de los utilizados en las acuarelas del texto de Murúa.

13	 López Baralt habla de la influencia de la pintura colonial en Poma de Ayala. Esto lo 
demuestra porque dice que recibió educación en el  Cuzco, que era “centro del florecimiento 
pictórico” colonial, y por la calidad de su arte que prueba que tuvo “el adiestramiento en 
algunos de talleres locales” (Guaman Poma 163-4). 



48     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Clara Verónica Valdano

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

En Guamán Poma el espacio del “Mundo Pontifical” (fig. 1, apéndice) 
se divide en dos: arriba aparece el Tahuantinsuyo con sus cuatro partes 
distribuidas en cada extremo –Collasuyo, Continsuyo, Chinchansuyo y 
Antisuyo– con el Cuzco en el medio. Sin embargo, en Guamán Poma no 
aparece con el nombre de Tahuntinsuyo, sino de “Mundo Pontifical” y, en 
el texto que acompaña a la imagen, habla de las Indias en general, para 
referirse a los Andes en particular. En este microespacio, el Cuzco está 
ubicado en la parte superior, hanan, con respecto a Castilla que está en el 
hurin, abajo14. Las ciudades elegidas centrales de cada microespacio son: 
el Cuzco y Castilla. Por un lado, el Cuzco fue centro de la administración 
del Imperio, así como la ciudad sagrada, por ser la escogida por el Inti 
a través de Manco Cápac. Castilla, por otro lado, es desde donde el Rey 
ejerce su influencia cristiana y católica, y es también un lugar elegido, 
porque su monarca lidera la evangelización en el mundo; pero en el texto 
Guamán Poma se sugiere que no debería liderar la posesión de tierras en 
términos políticos (Adorno, Polemics 46-51). De aquí que cada espacio se 
encuentre separado por una línea divisoria, por una frontera simbólica 
que marca límites legales, jurisdiccionales y políticos. 

En el texto, en donde aparece esta representación, Guamán Poma 
habla de la historia papal y ubica el tiempo en el que se descubrieron las 
Indias, diciendo: 

y hubo nueva en toda Castilla y Roma de cómo era tierra en el día 
India; más alto grado que toda Castilla y Roma y Turquía, y así fue 
llamado tierra en el día, India, tierra de riqueza de oro y plata. En 
este tiempo fue Papa Bonifacio nono […] . Los filósofos  astrólogos 
y poetas, lo sabían, la tierra y la altura y la riqueza del mundo que 
haya criado Dios de tanta riqueza, porque está en más alto grado 
del sol (38).

Por ende, el Tahuantinsuyo, representado como “las Indias”, y su 
centro, el Cuzco, están en la posición alta y superior; porque se habla 

14	 López Baralt explica que en esta imagen se revela una nueva jerarquía, en donde el vencido 
ocupa el lugar hanan, con lo cual subvierte el orden y “las estructuras vigentes de dominio” 
(Icono 209).



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 49

El Tahuantinsuyo: es espacio político y el cuerpo útil en las obras...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

de la elección divina, de la riqueza, de su identificación con el día y de 
su cercanía al sol. A nivel político, se establece que el Tahuantinsuyo –o 
las Indias para Poma de Ayala– ocupan una posición alta y privilegiada; 
a un nivel cultural, la cosmovisión andina se fusiona con la percepción 
cristiana, porque se habla que  Dios la ha creado y que está cerca del sol, 
es decir, que es una entidad espacial superior con características de ser 
la elegida. La imagen revela justamente estas características centrales, 
superiores y distintivas del Cuzco15.   

	
Esta imagen utiliza elementos arquitectónicos europeos, distribui-

dos en forma cuadrada, en cada extremo aparece un punto o región; 
pero esta división recuerda a la división española urbana, en donde los 
edificios centrales se ordenaban alrededor de una plaza, imitando la for-
ma del cuadrado. Sin embargo, como hemos visto, la visión cosmogónica 
del espacio del Tahuantinsuyo no seguía el ordenamiento del cuadrado 
estrictamente (ver nota 3). De aquí que se revele un espacio sincrético 
a un nivel conceptual, porque utiliza la forma europea e indígena para 
elaborar su propio discurso político.   

Esta forma de representación del mundo es una estrategia política, 
pues como dice su título “pontifical” alude a la centralidad religiosa; pero 
si Castilla aparece en el hurin, esa es su función, mas no la imposición 
administrativa y política sobre la zona andina. Es importante también 
ver que los Andes se identifican con la altura de las montañas, mientras 
que Castilla con el mar, lo cual alude a la llegada de los conquistadores. 

En el caso de Murúa, la imagen es un eco de Guamán Poma, en 
cuanto a la concepción divisoria y arquitectónica espacial, como ya hemos 
dicho. Sin embargo, no aparece Castilla ni hay posiciones jerárquicas con 
respecto a otro microespacio. Estas omisiones revelan, obviamente, que 

15	 Rolena Adorno discute los grabados de Poma de Ayala y alude a la construcción del “dibujo 
narrativo”, por influencia europea. El dibujo narrativo “es una forma de unir lo que ocurrió 
y lo que podía haber ocurrido”. Así, la imagen sirve como instrumento retórico igual que 
el verbal (“Retórica y resistencia pictóricas” 49-50). El “Mundo Pontifical” justamente crea 
una narración de lo que fueron y podrían ser las Indias políticamente y jurisdiccionalmente 
con respecto a España.



50     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Clara Verónica Valdano

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

a Murúa no le interesa enfatizar una demanda política a España, sobre 
la independencia de sus jurisdicciones políticas; sino que más bien está 
interesado en el plano organizacional del reino (fig. 2, apéndice). De esta 
forma, la diferencia fundamental entre ellos es que Guamán Poma quería 
que su texto llegara al rey para establecer su demanda, mientras que 
Murúa quería que se imprimiera y divulgara en Europa para informar 
sobre el reino del Perú.

En la acuarela, pintada en color tierra16, se añaden los nombres 
de las cuatro partes del Tahuantinsuyo, a diferencia de Guamán Poma, 
lo cual indica la importancia de ilustrar a los lectores europeos cuáles 
eran las partes de este reino. La imagen de superioridad de las Indias 
en Guamán Poma se relaciona con la imagen de Murúa en cuanto a 
la organización espacial. No obstante, en Guamán Poma la imagen 
busca representar a las Indias, el todo está representado por la parte 
andina –Tahuantinsuyo–; mientras que Murúa ubica simplemente al 
Tahuantinsuyo y a sus partes divisorias, así esta imagen aparece antes del 
capítulo en donde justamente habla del reino. 

En la representación de Murúa, constatamos que la arquitectura 
sigue el modelo europeo, pero la huella indígena podría verse en la 
importancia que se da a los caminos porque, efectivamente, los caminos 
reales eran los que unían todos los extremos del reino con el Cuzco, como 
se observa en la imagen. Podemos decir que se resaltan, por tanto, dos 
características: una es de tipo política, porque cada parte se encuentra 
conectada al Cuzco, el cual es el centro del gobierno del Tahuantinsuyo. 
La otra es de índole jurisdiccional y topográfica, pues se destacan las 
cuatro divisiones y su centro de gobierno, y la ubicación de estos lugares 
en los Andes, así en la parte superior se ven algunas montañas. Estos 
aspectos revelan lo que persigue Murúa al crear su historia.   

16	 Siracusano explica que estos tonos color tierra –verdosos, rojizos o amarillentos– provenían 
de minerales muy usados en los talleres andinos para pintar “los sectores más bastos de los 
cuadros”(10). Esto es un indicio de la explotación y conocimiento de los minerales y de la 
naturaleza por parte de los artistas dentro de los talleres coloniales de arte y el hecho de 
que estos artistas fueron probablemente indígenas.



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 51

El Tahuantinsuyo: es espacio político y el cuerpo útil en las obras...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

En un comienzo del libro, Murúa dice que quiere cumplir con 
su objetivo que es hacer una historia bajo los principios de Cicerón, es 
decir, una historia que sea “Testigo de los tiempos, Luz de la Verdad, 
Vida de la Memoria, Maestra de la Vida y Correo de la Antigüedad”. 
Posteriormente, explica que muchos que han contado sus historias no 
han cumplido con estos principios, pero que él los desea cumplir para 
hablar sobre el Perú (33). Lo que Murúa propone hacer es una historia 
escrita e ilustrativa sobre el Perú, una que se imprima y que sea reconocida 
por un público europeo. De esta forma, al contar su versión de la historia, 
Murúa enfatiza la organización jurisdiccional y política-gubernamental 
del espacio, y la imagen revela la importancia de presentar ese orden. En 
el texto, dice:

Para gobernar este Reino con más justicia y que estuviese en más 
concierto y razón, hizo [el Inca] una división de todo él maravillosa, 
en cuatro partes en cruz. La que estaba en el oriente llamó Colla 
suyo […] hasta Chile. La que estaba en la parte del poniente llamó 
Chinchay Suio […] hasta Quito. La que estaba en la parte del 
septentrión llamó Antisuio, que contenía muchas otras provincias 
de los Andes; y la que caía al medio por nombre Contisuyo, en la 
que se incluía a Chumpibilcas, Chollaguas y muchas otras. Toda 
esta repartición hizo respecto de la ciudad del Cuzco, que venía a 
estar en medio de estas partes y era el centro de todos estos Reinos 
y Señoríos, y en general llamaban los indios Tahuantin Suio. Y esto 
estaba repartido y puesto en la cabeza de cuatro señores orejones de 
su consejo (359-360).

Como podemos ver, Murúa da relevancia a la organización 
jurisdiccional y a la importancia del control político de cada región. Los 
orejones, de hecho, son los oficiales nobles que ayudan a mantener el 
espacio ordenado, porque informan y mantienen control en cada lugar 
como si tuvieran un poder extensivo del Inca. La imagen también expresa 
esa construcción del espacio ordenado, conectado por caminos y, como 
consecuencia, controlado por el gobierno central: el Cuzco.



52     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Clara Verónica Valdano

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

Murúa, a lo largo de su texto, habla de este orden jurisdiccional y 
político del espacio y de cómo los gobernantes fueron los que llevaron ese 
orden al espacio, gracias a sus políticas: “[Manco Capac] lo primero que 
hizo fue reducir a policía la dicha ciudad, dando forma de pueblo a lo que 
antes eran charcas […] partiéndola [al Cuzco] en dos ayllus o barrios” 
(52)17. Aquí el espacio andino es dividido, pero para mantenerlo bajo la 
disciplina y la ley que imponen los gobernantes, los cuales subordinan a 
los cuerpos por medio de la imposición de oficios que mantienen la unión 
del reino, la comunicación de sus cuatro partes y la continua expansión 
imperial. Por ende, se enfatiza la relación del cuerpo con el espacio, así 
el gobernante obliga a los cuerpos a cumplir una orden y esta orden 
provoca el ordenamiento espacial.

Una de las estrategias creadas por los reyes incas para mantener 
a los pueblos y cuerpos subyugados son los mitmas o mitmas, los cuales 
eran traslados o migraciones de varias familias o poblaciones de gente 
de diversa edad, dependiendo de la necesidad militar o política. Estas 
estrategias podían servir para diferentes fines: de  expansión, colonización, 
conquista, destierro de elementos subversivos o para la vigilancia o control 
de territorios productivos agrícolas o ganaderos (Espinosa 380). En el 
texto de análisis, justamente, se revelan algunas de estas características. 

En Murúa, este sistema funciona como una estrategia política 
eficaz por el control que ejercen las autoridades sobre el espacio y 
sobre los cuerpos que deben ser subordinados; de manera paradójica, el 
movimiento de cuerpos crea estabilidad imperial o espacial:

Tuvo, además de esto, el Ynga otro modo maravilloso de gobierno, 
con que este fue conservando en las provincias que sujetaba, que 
da muestras de profunda prudencia, y era que, en conquistando 
alguna provincia, mandaba sacar de ella veinte y cinco o treinta 

17	 Sabine MacCormack, en Children of the Sun and Reason of State: Myths, Ceremonies and Conflicts 
in Inca Perú, dice que Murúa no estableció una diferencia básica entre mito e historia, a 
diferencia del Inca Garcilaso de la Vega y Antonio de Herrera (33); por lo que vemos, a lo 
largo de la obra, una posición bastante ambigua al incorporar la tradición incaica. 



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 53

El Tahuantinsuyo: es espacio político y el cuerpo útil en las obras...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

mil indios o la cantidad que le parecía bastante, con sus mujeres 
e hijos y familias, y a todos éstos mandaba a trasladar y mudarse 
a otra parte y provincia […]. Con esta astucia los tenía sujetos 
(360).   
  
El inca es el que establece el dominio por medio de la distribución 

de los cuerpos, que son los mitmas controlados. Los mitmas, de esta forma, 
toman la forma de cuerpos subyugados, que, gracias al movimiento y al 
trasladado a lugares de sujeción, crean el dominio y, a la vez, la expansión 
del reino.  

A diferencia de Murúa, Guamán Poma habla de los mitmas 
para referirse exclusivamente a los extranjeros, que en este caso eran 
los españoles. Aquí los cuerpos trasportados son los de los invasores 
españoles, epíteto acorde con su discurso de resistencia y crítica al sistema 
colonial: “Y si acaso fuera a España un indio, fuera extranjero, mitmas en 
España” (532). El cuerpo del mitmas no es aquí un cuerpo-instrumento, 
sino que usa esta categoría para establecer su crítica al gobierno colonial 
en los Andes. De tal forma que el cuerpo en movimiento, que ha sido 
transportado a las Indias causa inestabilidad espacial del imperio.      

	
Murúa habla de los mitmas como una estrategia militar, en la 

cual se podía “[fácilmente] reducirlos a obediencia y sosegarlos, y por el 
consiguiente, si se alborotasen, los naturales de la tierra los apremiasen, de 
manera que con esta industria y traza procuraban tener el Reino seguro” 
(361). Vemos que los cuerpos del mitmas son domados, tranquilizados 
y, por ende, controlados para tener asegurado el dominio espacial; por 
lo que se puede enfatizar que, militarmente, los mitmas son una arma 
de control que facilitan la expansión y dominio del Tahuantinsuyo. 
Asimismo, de acuerdo con estas citas del texto de Murúa, estos cuerpos 
transportados, por un lado, se convierten en espacios de control porque 
un pueblo de una zona dominante es movido a un lugar dominado. Por 
otro lado, los mitmas son conglomerados de cuerpos que crean espacios 
móviles, porque implica que el pueblo –espacio de por sí– es movido a 
otro lugar o tierra, en donde es aplacado. 



54     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Clara Verónica Valdano

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

Esta forma de sujeción, revela Murúa, también se daba para 
disciplinar a los rebeldes: “porque estando fuera de sus tierras no se 
osasen rebelar” (94). No solo se mueven pueblos de rebeldes a zonas de 
sujeción, sino también pueblos de la nación imperial hacia los lugares 
de los rebeldes18. Por ejemplo, Murúa menciona que mitmas de las 
tierras del Sur –con respecto al Cuzco– se movieron al Norte para crear 
“obediencia” y, de esta forma, “[p]ara tenerlos más sujetos hizo [el Inca] 
una fortaleza y puso mitmas, que son indios traídos allí” (81). De esta 
forma, los mitmas son estrategias que dan seguridad, unión, disciplina, 
control y crecimiento al imperio.

Todas estas características dan lugar a una relación  temporal-
espacial que no es estática, sino que está en continuo dinamismo: 
“space is a discrete multiplicity, but one in which the elements of that 
multiplicity are themselves imbuid with temporality” (Massey 55). En 
Murúa, de hecho, la movilización de pueblos –espacios formados por 
cuerpos- implica, para unos, mudanza y cambio espacial e histórico; pero, 
para otros, permanencia del orden y de la estructura política imperial. Es 
importante ver que estos movimientos espaciales de cuerpos trasladados 
o mitmas contribuyen a la expansión del Tahuantinsuyo, por lo que se 
produce un espacio político que materializa la ideología imperialista y las 
relaciones jerárquicas y productivas establecidas. Como señala Lefebvre en 
otro contexto, “[t]hus this means production, produced as such, cannot 
be separate either from the productive forces […] or from social division 
of labor which shapes it, or form the state and the superstructures of 
society” (Lefebvre 85). Los mitmas son, como ya se ha dicho, estrategias 
de poder que implican también que otras fuerzas productivas se pongan 
en movimiento para construir el reino: capitanes, orejones, gobernantes, 
es decir, todo el aparato militar y político. Otra forma productiva que 
revela esta expansión y comunicación del Tahuantinsuyo era los chasquis. 

	

18	 Espinoza demuestra con un mapa que los mitmas eran movilizados a lo largo del reino; por 
ejemplo, de Huancabilca –en actual Ecuador– al sur peruano, los cuales eran reubicados 
en los valles de Pachacana y Abancay (Apurímac) (381). Esto indica el traslado histórico 
de los pueblos y su subyugación.



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 55

El Tahuantinsuyo: es espacio político y el cuerpo útil en las obras...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

Los chasquis funcionaban como mensajeros o postas, esto es, que uno 
llevaba un mensaje hasta un punto, en donde le esperaba otro mensajero 
que recibía el correo y continuaba su recorrido; empero, esto dependía de la 
zona recorrida (Espinosa 396). Murúa dedica el capítulo VIII, de la tercera 
parte de su historia, a la descripción de los chasquis. Dice: 

Fue maravillosa la traza  que dio […] Tupac Yupanqui, para saber 
con extraña y nunca vista brevedad todo cuanto sucedía y pasaba 
en las partes más remotas deste reino, en muy breve tiempo, y fue 
poner por todos los caminos correos, que ellos llaman chasquis, 
con tanto orden y concierto que admiran (363).

Los chasquis son cuerpos o fuerzas productivas que crean la 
comunicación del espacio y tienen la habilidad de disminuir la separación 
temporal. Mantienen también informado al inca y, por lo tanto, equivalen 
a medios de control de los espacios lejanos. Murúa dice que “[m]ediante 
la presteza de estos chasquis, tenía aviso el Ynga de lo que sucedía 
en Quito, en Chile, en los Chiriguanaes, Guancavilcas, Pastos y otras 
provincias” (363). Al mantenerse informado el inca, su ojo de vigilancia 
viaja por medio de la comunicación enviada o recibida y, por lo tanto, se 
da el control del espacio por medio del conocimiento de lo que sucede en 
otros lugares.

 
Su función es necesaria porque se construye como estrategia política 

al momento de establecer la unión y control del reino, gracias a que 
este trae y lleva las noticias a los diferentes lugares. De forma que, a un 
nivel político, mantienen la unión de los espacios lejanos, pero también se 
construyen como estrategias militares usadas por los gobernantes incas. 
Por ejemplo, en Murúa, Pumacocha envía mensajeros a Huáscar para dar 
noticia y avisar que aparentemente la conquista ya estaba hecha (157). 
De manera global, son cuerpos en movimiento que ayudan al proceso de 
estabilización, expansión y control del espacio.

No obstante, no solo su utilidad estaba relacionada con la 
comunicación y expansión del Tahuantinsuyo, según Murúa, los chasquis 
constituían medios por los cuales el inca podía acceder a las delicias de 



56     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Clara Verónica Valdano

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

otras tierras: “Cuando el Ynga quería comer pescado de la mar, con 
haber setenta u ochenta leguas desde la costa al Cuzco, donde él residió, 
se lo traían vivo y buyendo, que cierto parece cosa increíble en trecho 
y distancia tan larga, y en caminos tan ásperos y fangosos, porque lo 
corrían a pie y no a caballo” (363). Gracias a los caminos, el chasqui 
ayuda a la movilidad del espacio, porque lleva el contenido de otra región 
hacia el lugar en donde se encuentra el inca; como si fragmentos de otro 
espacio fueran transportados hacia las manos del inca. 

Todo esto implica movilidad, dinamismo de los espacios que son, 
de alguna manera, trasladados por la función militar, política y social del 
chasqui. Sin embargo, estos eran cuerpos en subordinación que debían 
cumplir bien su oficio para el buen funcionamiento del gobierno, y cuando 
no lo hacían eran castigados: “dándole con una porra en la cabeza, o en las 
espaldas cincuenta golpes, y les quebraban las piernas, para memoria y 
escarmiento de otros” (363). Sus piernas eran sus herramientas de trabajo 
y la mutilación de estas simbolizan al cuerpo inutilizado e inservible. El 
chasqui era el instrumento del gobierno para unir y expandir espacios, y 
sus extremidades son sus herramientas que le ayudan a cumplir con esa 
finalidad; pero, al no cumplirla eficazmente, el cuerpo es inutilizado. 

Además de la descripción escrita de este oficio que ofrece Murúa, 
existe un dibujo de acuarela que se incorpora para describir o ilustrar 
con más claridad las características y funciones de este personaje (fig. 
3, Apéndice). Esta imagen ha sido pintada a color, se aprecian el rojo, 
el amarillo y el café, colores extraídos de metales, animales y plantas 
andinas. Gabriela Siracusano aclara que el uso del cardenillo –verde–, 
el bermellón –rojo– y el oropimente –amarillo–  dominaban la pintura 
andina y la adquisición de estos colores se vinculaban con prácticas 
sociales y culturales; por ejemplo, el rojo, el verde, el amarillo y el azul 
eran comunes en el uso de las prendas de los incas y collas, con lo cual 
demostraban poder (21-23). El chasqui de Murúa lleva algunos de estos 
colores en su vestimenta, lo cual demuestra justamente la popularidad 
de estos colores en los siglos XVI, XVII y XVIII; también posiblemente 
se demuestra el conocimiento del pintor del uso, de la extracción y de la 



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 57

El Tahuantinsuyo: es espacio político y el cuerpo útil en las obras...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

simbología de estos colores19. Los colores utilizados, por ende, nos hablan 
del contexto histórico del pintor y de la obra, y este chasqui da pistas 
sobre la utilización de las técnicas artísticas de la época20. 

Por otro lado, esta imagen, aunque no se relaciona exclusivamente 
con el texto, el cual no describe sus características físicas, expresa las 
funciones del chasqui: se destacan sus brazos, sus manos y su boca, la 
aparente acción de correr o movimiento y los bultos que lleva. De acuerdo 
con Olivia Vlahos, en Body the Ultimate Symbol, las manos, los pies, los 
brazos están relacionados con la función de herramienta (107). Asimismo, 
las manos pueden tener características artísticas y comunicativas, 
sobre todo si esta última va acompañada de gestos. La mano derecha, 
específicamente, se relaciona con el poder de guiar (117-8); mientras que 
la boca implica el poder de la comunicación oral (112). En esta acuarela, 
por tanto, la mano izquierda aparece junto a la boca y, por el gesto, parece 
comunicar algo, seguramente el mensaje o el anuncio de su llegada por 
medio de un sonido bucal. La mano derecha se revela en posición de 
entrega, tal vez del mensaje. Sus piernas son también herramientas que 
revelan movimiento, la carrera, es decir, que son instrumentos que sirven 
para este oficio. Estas características corporales saltan a la vista, porque se 

19	 Siracusano expone que muchos de estos colores estaban asociados con el saber de los 
poderes de ciertas plantas y minerales: el oropimente –amarillo– curaba la sarna; el añil 
–azul– era un astringente; el cardenillo –verde– y la roja sangre de drago fortificaban los 
dientes, es decir, que muchos de estos pigmentos formaban parte de prácticas sociales y 
culturales cotidianas (21-22). 

20	 En cuanto a los estilos y a las técnicas artísticas utilizadas en las acuarelas, podemos 
enfatizar lo siguiente: uno, por falta de menciones por parte de Murúa no se puede precisar 
a quién corresponde qué imágenes, si a un español o a un indígena. Dos, sabemos de la 
participación de Guamán Poma en la obra de Murúa, pero su influencia se ve más en 
algunas representaciones del escudo de armas y de algunos incas (Adorno, Polemics 35-6). 
Tres, Tom Cummins, en “Signs and their Transmission: The Question of the Book in the 
New World”, expone que al final del texto de Murúa se ve el abandono del estilo europeo 
en las ilustraciones y presenta una representación de escritura netamente indígena (196-
197). Cuatro, se puede decir que la diversa utilización de los colores en la obra de Murúa 
demuestra el uso de técnicas europeas e indígenas de manera sincrética; por ejemplo, el 
amarillo de plomo-estaño tenía un origen de fabricación en Venecia y Bohemia; mientras 
que el oropimente era un pigmento que procedía del sulfuro de arsénico extraído de zonas 
cercanas a volcanes activos de los Andes (Siracusano 8-10). La obra de Murúa refleja este 
sincretismo de estilos, técnicas y de la concepción de las representaciones.         



58     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Clara Verónica Valdano

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

simula movimiento y porque hay desproporción de los brazos, los cuales 
son agrandados, con relación al resto del cuerpo. Esto enfatiza la función 
del chasqui de trasportar mensajes o comida. Sus extremidades son sus 
herramientas y, a la vez, este cuerpo también sirve como instrumento al 
gobernante. De esta forma, como hemos visto en el texto, el castigo del 
mal funcionamiento del chasqui era cortarle sus piernas, vale decir, hacerle 
un cuerpo inútil para sí mismo y, en consecuencia, para el gobierno. 

Esta imagen aparece sola y central, nada más figura a su alrededor; 
pero al momento de reproducir un gráfico, “the spatial organization of 
an image is not innocent. It has effects. It can produce a specific reaction 
between image and spectator” (Rose 47). De hecho, Murúa incorpora 
este dibujo para representar la función del chasqui y para así ilustrar a 
una audiencia europea. El autor da prioridad a los elementos descritos 
en su texto, los cuales dan más información de las funciones de este 
oficio incaico. Sin embargo, en el texto de Murúa no hay referencias 
a la descripción física del chasqui, por lo que la imagen del chasqui 
aparece junto a la descripción que habla de este; pero no hay ninguna 
correspondencia entre los dos. Esto, seguramente, prueba que Murúa 
trabajaba de manera individual y sus dibujantes no consultaban con 
el fraile21. Sin embargo, el texto es rico en cuanto a las referencias de 
las funciones que este personaje realizaba. En cambio, Guamán Poma 
ilustra dos tipos de chasquis que se relacionan con la descripción física 
que hace de estos en su texto: uno en la Nueva Crónica y otro en el Buen 
Gobierno22. 

21	 Rolena Adorno sostiene que en Murúa se expresa una fragmentación entre las imágenes 
y el texto porque, posiblemente, los informantes cambiaban y trabajaban aisladamente. 
Murúa producía el texto y los informantes las imágenes, cada uno sin conocer o consultar 
entre sí (Polemics 34-37).

22	 Por cuestiones de tiempo, solo se realiza el análisis del chasqui de la Nueva Crónica; sin 
embargo, el chasqui del Buen Gobierno revela muchas semejanzas con el primero. Sus 
características físicas y laborales de servicio al gobierno inca, con la diferencia que este 
chasqui también presta servicio a los españoles en la Colonia (664). Este último aspecto 
tiene correspondencia con Murúa, quien también menciona la participación del chasqui en 
tiempos precolombinos y coloniales.    



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 59

El Tahuantinsuyo: es espacio político y el cuerpo útil en las obras...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

La imagen de Murúa tiene un estilo muy diferente al de Poma 
de Ayala, pues en la Nueva Crónica, el cuerpo aparece dibujado de 
manera más proporcional con respecto al tamaño de sus miembros; 
asimismo, Poma de Ayala da relevancia a los detalles, es decir, a todos los 
instrumentos y objetos que porta el chasqui. Por esto, la representación 
visual se relaciona hasta cierto punto con la descripción textual del 
chasqui (fig. 4, apéndice). Guamán Poma, a diferencia de Murúa, destaca 
las características que se ilustran en la imagen: “tenía una pluma quitasol 
del blanco en la cabeza, y traía porque le viese de lejos el otro chasqui; 
y traía una prometa, putoto, para llamar para que estuviera aparejado 
llamándole con la guaylla pipa, y por arma traía chamba y uaraca” (265). 
La imagen también destaca los instrumentos que usa para llamar a 
distancia, los bultos o mensajes que porta y su arma de caminante. Aquí 
sus instrumentos cobran relevancia y cada uno cumple una función. En la 
Nueva Crónica, Guamán Poma destaca el sistema de organización incaica 
y demuestra su capacidad de comando político autónomo.

Guamán Poma revela algunas características importantes del 
chasqui en el imperio, sugiriendo que su trabajo era “pagado” por el inca y 
reconocido porque incluso “comía del depósito del Ynga” (265). Por ende, 
se resalta que era un cuerpo útil o arma de poder de suma importancia 
para el inca y, por esto, era valorado, retribuido y, por lo tanto, debía 
estar protegido. Guamán Poma, asimismo, enfatiza que estos chasquis 
andaban por los caminos reales (266). El chasqui y los caminos reales 
están ligados por una relación productiva, porque se construyen como 
oficios y objetos que ayudan al reino a expandirse y a movilizarse; además, 
los dos funcionan de esta manera bajo el ojo de control del gobernante. 
Incluso, Guamán Poma demuestra que el chasqui y los caminos reales 
servían también a los españoles, pues dice que iba de “Jauja, Guamanga, 
Andaguylas hasta Potosí, Charca, y hasta Quito […] por los caminos 
reales (664). Vemos así que en Guamán Poma se destacan la función del 
camino y la utilidad del trabajo del chasqui, porque ayudan a unir espacios 
lejanos, facilitando la creación de espacios móviles que viajan. 

Igualmente en Murúa, el chasqui y el camino real están íntimamente 
relacionados, no solo por sus funciones comunicativas, sino también 



60     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Clara Verónica Valdano

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

políticas y militares. Los dos ayudan a canalizar la expansión de los Incas y 
de los españoles. Murúa explica que “se ha continuado, por los Virreyes y 
gobernadores deste reino, este ministerio de los chasquis, como necesarísimo 
para el buen gobierno y utilidad dél, y así le tienen sustituido en todos 
los caminos reales” (364). Por esto, el chasqui hace uso del camino real 
para facilitar el control del espacio lejano. Para cumplir con el propósito 
de transmitir mensajes, comunicar los espacios y servir militarmente de 
manera ágil, debía transitarse por caminos y puentes bien construidos. 
Según Murúa, estos caminos iban del Cuzco a Quito y hasta Charcas y 
añade que “en los caminos no fue menor concierto del Ynga que en las 
demás cosas” (370). El camino es, entonces, también un espacio que está 
hecho para el buen funcionamiento del gobierno inca y estos se caracterizan 
por facilitar el orden, la disciplina, el control del reino.

Es importante también anotar que el camino es espacio de 
producción, porque todos van trabajando en los caminos: hilando, 
sirviendo en la guerra, haciendo ojotas para su calzado, caminando 
como chasquis, produciendo movilidad económica, estabilidad política 
y expansión militar. Por todo esto, el camino es símbolo de un espacio 
móvil porque las fuerzas productivas son las que hacen uso de este lugar 
o sitio extensivo que cruza a lo largo del Tahuantinsuyo23. 

 
Conclusiones finales

A partir de las reflexiones teóricas de Lefebvre y Grosz, vemos que 
en Murúa y Guamán Poma las concepciones del Tahuantinsuyo y de las 
relaciones laborales productivas juegan un rol en la construcción del espacio 
y del cuerpo del imperio incaico. El Tahuantinsuyo, de hecho, a través 
de la imagen y el texto, refleja ser un imperio organizado. Por ejemplo, 
en Murúa, el centro es el Cuzco, ciudad desde donde el inca gobierna 

23	 Estos términos se usan en el sentido aplicado por Mariselle Meléndez y Santa Arias: “Place, 
on the other hand, usually refers to a particular point or location which is occupied by 
a person or an object. It is often perceived as a fixed location, although we must bear in 
mind that places should also be understood as localities in which social activities and inter-
actions occur in the daily basis” (16). El concepto del “lugar” o “sitio” ayuda a comprender 
mejor la función del camino, con respecto a la utilización de este por el chasqui.  



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 61

El Tahuantinsuyo: es espacio político y el cuerpo útil en las obras...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

y manda a sus oficiales y capitanes a ejercer el control. Las relaciones 
entre los cuerpos y los oficios que estos desempeñan son, entonces, las 
que también determinan las características del espacio y, en este caso, 
contribuyen a mantener un espacio imperial controlado, jerarquizado, 
comunicado y organizado. 

En Murúa, los chasquis y los mitmas representan cuerpos 
subordinados que están en movimiento y cumplen la función de facilitar 
la estabilidad y la expansión del reino. El chasqui constituye un cuerpo útil 
que sirve como arma política, militar o como instrumento para trasportar 
alimentos. Justamente, la imagen del chasqui revela la construcción de un 
cuerpo que funciona como herramienta y sus extremidades son, a la vez, 
los instrumentos que le facilitan para cumplir con su labor. Asimismo, 
por medio del uso del camino real, el chasqui y otros tipos de trabajadores 
contribuyen a crear un espacio económico y políticamente bien asegurado. 
Finalmente, el texto revela que los mitmas son pueblos que se convierten 
en microespacios que son trasportados para dominar o ser dominados, con 
lo cual se logra la subyugación política, militar y jurisdiccional. 

En cambio, en Guamán Poma, la imagen y el texto revelan que el 
espacio andino es un reflejo de las Indias, de tal forma que el autor demanda 
la constitución de un gobierno políticamente autónomo de España. La 
imagen del Tahuantinsuyo, llamada Mundo Pontifical, refleja la exigencia 
de una separación política de los dos mundos: las Indias y España. 
Asimismo, presenta al chasqui y al mitma con cierta correspondencia 
con su agenda política e ideológica: el español es el mitma extranjero, 
es decir, cuerpo en movimiento, que debe salir de la Indias y dejar de 
dominarla políticamente para que se dé la estabilidad política y social del 
Incario. La imagen y el texto sobre el chasqui expresan la valorización 
del ordenamiento incaico, porque la imagen está acorde con el propósito 
de la Nueva Crónica, en donde se revela el énfasis en presentar a los incas 
como gobiernos capaces, organizados, autónomos y bien constituidos 
políticamente. De esta forma, el espacio y el cuerpo son construcciones 
sociales e ideológicas que se revelan de manera particular dependiendo del 
contexto y de los objetivos particulares que cada cronista persigue.  



62     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Clara Verónica Valdano

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

Apéndice

Fig. 1 Representación espacial del Mundo. Guamán Poma de Ayala. 
Nueva crónica y Buen gobierno (1615). México DF: Fondo de Cultura 
Económica, 1993, p. 39. 



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 63

El Tahuantinsuyo: es espacio político y el cuerpo útil en las obras...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

Fig. 2. Representación espacial del Tahuantinsuyo. Fray Martín de 
Murúa. Historia y genealogía de los reyes incas del Perú (1590). Facsímile. 
Madrid: Testimonio Compañía editorial, 2004.



64     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Clara Verónica Valdano

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

   
  

Fig. 3. Representación del chasqui. Fray Martín de Murúa. Historia y 
genealogía de los reyes incas del Perú (1590). Facsímile. Madrid: Testimonio 
Compañía editorial, 2004.



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 65

El Tahuantinsuyo: es espacio político y el cuerpo útil en las obras...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

Fig. 4. El chasqui en Nueva Crónica. Guamán Poma de Ayala. Nueva 
crónica y Buen gobierno (1615). México DF: Fondo de Cultura Económica, 
1993, p. 264.



66     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Clara Verónica Valdano

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

BIBLIOGRAFÍA

ADORNO, Rolena. “Estudios y censores de la Historia general del Perú 
(1611-1613) del fray Martín de Murúa”. Letras (2004) 
107-108, pp. 47-72.

_____________. Guamán Poma: Writing and Resistance in Colonial Perú. 
Austin: UTP, 1986.

_____________. The Polemics of Possession in Spanish America. New 
Haven: YUP, 2007.

_____________. “Retórica y resistencia pictóricas”. Imágenes de la 
resistencia indígena y esclava. Ed. Roger Zapata. Lima: Wari, 
1990, pp. 35-50.

ARIAS, Santa y Mariselle Meléndez. “Space and Rhetorics of Power in 
Colonial Spanish America: An Introduction”. Mapping 
Colonial Spanish America. Eds. Arias, Santa y Mariselle 
Meléndez. Lewisburg: Associate University Press, 2002. 

BALLESTEROS, Manuel. “Introducción”. Historia general de los Incas de 
Murúa (1590/1614). Madrid: Historia 16, 1987, pp. 5-28.

BROTHERSTON, Gordon. Book of the Fourth World. Cambridge: CUP, 
1992.

CLASSEN, Constance. Inca Cosmology and the Human Body. Salt Lake city: 
UUP, 1993.

CUMMINS, Tom. “Signs and their Transmission: The Question of the 
Book in the New World”. Eds. Boone Hill, Elizabeth y 
Walter Mignolo. Writing Without Words: Alternative Literacies 
in Mesoamerica and The Andes. Durham and London: DUP, 
1994.



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 67

El Tahuantinsuyo: es espacio político y el cuerpo útil en las obras...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.002

DE LA VEGA, Garcilaso. Comentarios Reales. Buenos Aires: Porrúa, 1984.

ESPINOZA SORIANO, Waldemar. Los Incas: Economía, sociedad y estado 
en la era del Tahuantinsuyo. Amaru: n.c, 1987.

GROSZ, Elizabeth. Volatile Bodies. Bloomington: Indiana University 
Press, 1994.

LEFEBVRE, Henri. The Production of Space. Trans. Donald Nicholson-
Smith. Malden: Blackwell, 1991.

LÓPEZ-BARALT. Icono y Conquista: Guamán Poma de Ayala. Madrid: 
Hiparión, 1988.

_____________. Guamán Poma: Autor y artista. Lima: Pontificia 
Universidad Católica del Perú, 1993. 

_____________. La Crónica de Indias como texto cultural: Policulturalidad y 
articulación de códigos semióticos múltiples en el arte de reinar de 
Guamán Poma de Ayala. Diss. Cornell University, 1980.

MACCORMACK, Sabine. Children of the Sun and Reason of State: Myths, 
Ceremonies and Conflicts in Inca Perú. College Park: University 
of Maryland, 1990.

MASSEY, Doreen. For Space. London: Sage, 2005.

MIGNOLO, Walter. The Darker Side of Renaissance. Ann Arbor: UMP, 
1995.

MURÚA, Martín de. Historia general de los Incas (1590/1614). Ed. M. 
Ballesteros. Madrid: Historia 16, 1987.

_____________. Historia y genealogía de los reyes Incas del Perú (1590). 
Facsímile. Madrid: Thesaurus, 2004.  



68     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

OSSIO, Juan M. “Estudio”. Códice Murúa. Historia y Genealogía de los reyes 
Incas del Perú del padre Mercedario Fray Martín de Murúa 
(1590). Facsímile. Madrid: Thesaurus, 2004, pp. 7-63. 

PETROCCHI, Marco C. “El códice ilustrado de Guamán Poma de Ayala 
(1615/1616): Hacia una nueva era de la lectura”. Colonial 
Latin American Review (2003) 12.2, pp. 1-9.

POMA DE AYALA, Guamán. Nueva Crónica y Buen Gobierno (1615).
México DF: Fondo de Cultura económica, 1993, vols. I y 
II. 

ROSE, Gillian. Visual Methodologies. London: Sage, 2007.

SIRACUSANO, Gabriela. Colores en los Andes: Hacer, saber y poder. Buenos 
Aires: Museo de Arte Hispanoamericano “Isaac Fernández 
Blanco”, 2003. 

VLAHOS, Olivia. Body, The Ultimate Symbol. New York: J.B. Lippincott, 
1979.

Correspondencia:
Clara Verónica Valdano
University of Illinois at Urbana - Champaign
Correo electrónico: valdano@illinois.edu  /  cvaldano@gmail.com

Clara Verónica Valdano


