
Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 69

La energía nativa “en busca de su expresión”: el “proceso”...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

Bol. Acad. peru. leng. 52. 2011 (69-89)

LA ENERGÍA NATIVA “EN BUSCA DE SU EXPRESIÓN”:
EL “PROCESO” DE JOSÉ CARLOS MARIÁTEGUI

L’ENERGIE NATIVE “À LA RECHERCHE DE SON EXPRESSION”:
LE “PROCÈS” DE JOSÉ CARLOS MARIÁTEGUI 

THE NATIVE ENERGY “AFTER ITS EXPRESION”:
THE “PROCESS” OF JOSÉ CARLOS MARIÁTEGUI 

Vicente Cervera Salinas
María Dolores Adsuar Fernández
Universidad de Murcia. España

Resumen:
A partir de una propuesta de Pedro Henríquez Ureña, sobre el proceso 
cultural en Hispanoamérica, los autores procuran relacionar los postulados 
del intelectual dominicano con las proposiciones de José Carlos Mariátegui, 
que son enmarcadas en un proceso dialéctico de afirmación y negación, 
de continuidad y cambio, como ocurre con el modernismo respecto 
del romanticismo o de las tendencias de vanguardia frente al modernismo.

Résumé: 
À partir d’une proposition de Pedro Henríquez Ureña, par rapport au 
procès cultural en Hispano Amérique, les auteurs essayent de mettre en 
relation les postulats de l’intellectuel dominicain avec les propositions de 
José Carlos Mariátegui qui sont encadrées dans un procès dialectique 

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

e-ISSN: 2708-2644 



70     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Vicente Cervera Salinas y María Dolores Adsuar Fernández

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

d’affirmation et négation, de continuité et changement, comme c’est le 
cas du modernisme en relation avec le  romanticisme ou les tendances 
d’avant-garde face au modernisme.

Abstract:  
Starting from a proposal of Pedro Henríquez Ureña, about the cultural 
process in Hispanic America, the authors seek to relate the Dominican 
intellectual postulates from the propositions of Jose Carlos Mariategui, 
that are framed in a dialectical process of affirmation and denial, of 
continuity and change, as it happen with modernism on the romanticism 
or the tendencies of vanguard against modernism.

Palabras clave:
Mariátegui; Henríquez Ureña; proceso cultural; Hispanoamérica.

Mots clés: 
Mariátegui; Henriquez Ureña; procès cultural; Hispano Amérique.

Key words: 
Mariátegui; Henríquez Ureña; cultural process; Hispanic America.

Fecha de recepción:	 27/05/2011
Fecha de aceptación:	 30/05/2011	

En 1928 se imprimía uno de los títulos axiales en la literatura 
hispanoamericana del siglo XX: Seis ensayos en busca de nuestra expresión de 
Pedro Henríquez Ureña. El primero de los seis comprendía una extensa 
reflexión titulada “El descontento y la promesa”. Se trata de un texto que 
había sido pronunciado como una conferencia en la asociación Amigos 
del Arte de Buenos Aires, el 28 de agosto de 1926, según datación de 
Emma Sparatti Piñero en su edición de la Obra Crítica del dominicano1. 
Ya su título es factor indicativo del modelo de propuesta ensayística que 
contiene, pues refiere la polaridad que guía el devenir de la cultura de 

1	 Henríquez Ureña (2001. 1ª ed. 1960).



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 71

La energía nativa “en busca de su expresión”: el “proceso”...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

“nuestra América” en la primera mitad de la centuria, una vez cumplido 
el proceso de independencia política. En la estela de los grandes guías 
del pensamiento hispanoamericano del siglo XIX, Henríquez Ureña 
articula un binomio de conceptos polares donde el eco de las precedentes 
propuestas dualísticas sube un escalón hacia el reconocimiento de lo 
propio, pero también en pos de una superación de los limitaciones que 
impiden la consagración de la “promesa” que auspicia el autor a partir de 
su asimilación de la cultura hispanoamericana precedente: la civilización 
frente a la barbarie de Sarmiento; el “hombre natural” frente al “criollo 
exótico” o la “naturaleza” enfrentada a la “falsa erudición”, según José 
Martí y, al fin, la dialéctica entre los arquetipos de Ariel versus Calibán 
en el ensayo programático de José Enrique Rodó.

El planteamiento ideológico de Ureña incorporaba en la historia 
reflexiva sobre la identidad nacional un elemento trascendental en el 
tránsito ideológico: la comprensión irrecusable del componente desdeñado 
en el transcurso del tiempo como pieza necesaria para la evolución, como 
fase imprescindible en el tratamiento de toda historia cultural, dado 
el matiz revulsivo que toda generación arroja sobre los rescoldos que 
dejó la precedente. En una previsión de cierto materialismo histórico, 
o comprensión genuina de la historia como colisión de etapas en aras 
del surgimiento de una fusión final o síntesis armónica de consistencia 
utópica, hace gala el dominicano de una capacidad de abstracción ante el 
espectáculo de la sucesión de corrientes histórico-estéticas en la América 
hispánica, para generar tras su asentamiento un solar perpetuo y firme 
donde habrá de crecer el árbol nativo de elevación vertical y ahondamiento 
telúrico. Recordemos su propuesta: “El descontento provoca al fin la 
insurrección necesaria: la generación que escandalizó al vulgo bajo el 
modesto nombre de modernista se alza contra la pereza romántica y se 
impone severas y delicadas disciplinas (...)”. Una vez superada esa fase de 
la contienda evolutiva, tras el previsible “descontento” que ocasionó la 
denodada insistencia en la propuesta modernista, surge de nuevo la llama 
de una “promesa” decidida: “Ahora, treinta años después hay […] en la 
América española juventudes inquietas, que se irritan contra sus mayores 
y ofrecen trabajar seriamente en busca de nuestra expresión genuina” 
(Henríquez Ureña 2001: 242-243).



72     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Vicente Cervera Salinas y María Dolores Adsuar Fernández

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

Es en esta secuenciación contrastada de momentos axiales 
que forjan la historia “verdadera” de la América hispánica donde, 
por vez primera, se encuadra su esencia definitoria. Establecidos 
los patrones epistemológicos de su reconocimiento distintivo, 
los sucesivos intérpretes del alma “nuestra” americana quedarían 
capacitados para desarrollar sus contenidos desde otras perspectivas 
ideológicas o, cuando menos, desde posturas de afianzamiento de la 
piedra angular que Henríquez Ureña había depositado con solidez. 
En este sentido, la publicación de una obra clave en la historia del 
ensayismo hispanoamericano como fue Siete ensayos de interpretación 
de la realidad peruana de José Carlos Mariátegui, también en 1928, 
cabría ser leída en clave de inmediata respuesta y rearticulación de 
algunas propuestas trazadas en el texto de Henríquez Ureña. Ya la 
circunstancia de jugar con la numeración como propuesta en los 
títulos de ambas obras –el paso del seis al siete– permite establecer 
un juego dialéctico entre ellas, sin contar con el hecho de que el 
propio peruano plantea la remisión intertextual de modo explícito, 
dirigiendo guiños y evidenciando alusiones varias a la obra de Ureña. 
La cita inicial de la obra mariateguiana apunta un rasgo añadido de 
conexión, ya que recoge un pensamiento del filósofo alemán Friedrich 
Nietzsche, a quien Pedro Henríquez Ureña había declarado como uno 
de los focos de su formación intelectual, dedicándole incluso ensayos 
monográficos en su juventud. En 1908 había escrito en México 
“Nietzsche y el pragmatismo”, texto que se incluiría más tarde en el 
volumen Horas de estudio (1910). Allí recordaba Ureña, con el filósofo 
alemán, que “lo que importa […] no es que algo sea verdadero (en 
el sentido estático del intelectualismo), sino que se crea en que algo 
es verdadero: pensamiento que podría equipararse a la defensa que 
hacen del dogma ciertos católicos modernistas, singularmente Le 
Roy. «La dicha y la desgracia interior –dice Nieztsche en el aforismo 
44 de La gaya ciencia– ha dependido de su fe en tal o cual motivo, 
no de que el motivo fuese verdadero. Esto último ha sido de interés 
secundario»” (Henríquez Ureña 2001: 76).

Por su parte, Mariátegui abre su colección de siete ensayos con 
una cita nietzscheana de la obra Der Wanderer und sein Schatten (El 



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 73

La energía nativa “en busca de su expresión”: el “proceso”...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

paseante y su sombra), donde cabría reconocer un espíritu muy afín al que 
Henríquez Ureña recoge en su recreación de la figura “pragmática” del 
genio alemán. En lengua alemana, reproduce el peruano la reflexión del 
filósofo: “Ich will keinen Autor mehr lesen, dem man anmerkt, er wollte 
ein Buch machen; sondern nur jene, deren Gedanken unversehens ein 
Buch wurden”. Es decir: “No quiero leer más al autor que me evidencie 
que quiere componer un libro, sino a aquél cuyos pensamientos de 
súbito se conviertan en un libro” (Mariátegui, 1976: 7). Mariátegui 
elogia, mediante el paratexto, la cualidad espontánea y reveladora 
que contiene la cita de Nietzsche: no se pondera tanto la producción 
programática de una “verdad”, siguiendo postulados axiomáticos 
de estirpe kantiana, como podría ser la noción del “apriorismo” en la 
crítica del juicio. Frente a esas certezas de absoluta nitidez que revierten 
a propuestas donde la razón exhibe su talento para la construcción de 
universos “verdaderos”, resplandece la fuerza de esa “verdad” revelada 
sin predisposición argumental, sin base metodológica, sin voluntad 
de consagración. Un pragmatismo que ama diversos matices donde la 
verdad se atomiza en verdades que dimanan siguiendo la dinámica de un 
“proceso” vivo, y no de un patrón prefigurado. Mariátegui se adscribe así 
a la “revolución” ideológica que había instaurado Henríquez Ureña en 
la intelectualidad hispanoamericana durante la primera década del siglo 
XX, al  introducir en la férrea pedagogía positivista del momento la savia 
renovadora del pensamiento modernista, pragmático, de raíz estética y 
contenido revulsivo. En este sentido, y a propósito de una distinción que 
el dominicano aporta en el ensayo “Caminos de nuestra historia literaria” 
(incluido como segundo de los Seis ensayos, aunque escrito en 1925), 
realiza el peruano un comentario que explicita su asimilación crítica. 
Según Mariátegui, “Henríquez Ureña dice que hay dos Américas: una 
buena y otra mala. Lo mismo se podría decir de Lima. Lima no tiene 
raíces en el pasado autóctono. Lima es la hija de la Conquista. Pero desde 
que, en la mentalidad y en el espíritu, cesa de ser solo española para 
volverse un poco cosmopolita, […] deja de aparecer exclusivamente 
como la sede y el hogar del colonialismo y españolismo”. La conclusión 
resulta coherente con los planteamientos sociales de su obra: “La nueva  
peruanidad es una cosa por crear” (Mariátegui 1976: 207).



74     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Vicente Cervera Salinas y María Dolores Adsuar Fernández

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

No resulta extraño que la crítica estampada por José Carlos 
Mariátegui un año más tarde, a partir de su lectura minuciosa de los Seis 
ensayos de Ureña, contenga uno de los más inteligentes elogios realizados 
sobre este texto. Mariátegui ensalza la combinación de “la disciplina y la 
mesura del crítico estudioso y erudito con la inquietud y la comprensión 
del animador que […] alienta la esperanza y las tentativas de las 
generaciones jóvenes” (Mariátegui 2006: 255). Estima las cualidades 
del exégeta, su condición de investigador y sabio, con la vocación al 
magisterio que anima “el valor creativo y dinámico del impulso juvenil”, 
convirtiendo en suma al ensayista en un emblema de la labor literario-
pedagógica de fuerte calado histórico y social, tan necesaria y valiosa para 
el desenvolvimiento de la cultura en los países hispanoamericanos2. El 
concepto de la crítica como salud –imprescindible para los pueblos– es 
otro de los rasgos más celebrados de la obra, y remite también a premisas 
martiana, tan excelentemente “transculturadas” por el poeta cubano a 
partir del espíritu libertador de Friedrich Nietzsche: “la crítica es salud”, 
decretaba José Martí en Nuestra América, sin olvidar que “la solución está 
en crear” (Martí 2004: 164-165). La responsabilidad y el talento son las 
dotes preeminentes en la visión de conjunto que Mariátegui plasma a 
partir de los ensayos de Henríquez Ureña, y al indagar en las razones de 
tal caracterización destaca sin duda la particular atención que el peruano 
otorga al sentido ideológico-social de su obra.

Son años trascendentales en la biografía de Mariátegui, y centrales 
en la conformación de su ideario marxista, con todos los contraluces y 
claroscuros que tal caracterización comporta a la hora de consignar su 
naturaleza espiritual y ética. Recordemos que en 1926, tras su periplo 

2	 Para el Amauta, “Henríquez Ureña tiene las cualidades del humanista moderno, del 
crítico auténtico. Sus juicios no son nunca los del impresionista ni los del escolástico. La 
consistencia de su criterio literario, no es asequible sino al estudioso que al don innato 
del buen gusto une ese rumbo seguro, esa noción integral que confieren una educación y 
un espíritu filosóficos. Henríquez Ureña confirma y suscribe el principio de que la crítica 
literaria no es una cuestión de técnica o gusto, y de que será siempre ejercida, subsidiaria 
y superficialmente, por quien carezca de una concepción filosófica e histórica” (Mariátegui 
2006: 256). El artículo original data del 28 de junio de 1929, y fue publicado en Lima en 
el diario Mundial.



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 75

La energía nativa “en busca de su expresión”: el “proceso”...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

europeo y su conversión en figura capital del movimiento socialista 
peruano, edita la mítica revista izquierdista Amauta, que tendrá un 
seguimiento periódico hasta 19303. Sería en octubre de 1928 cuando 
el Amauta decidiría fundar el Partido Socialista del Perú, concebido, 
según recuerda su biógrafo Eugenio Chang-Rodríguez, como “una 
mezcla de aprismo y comunismo” (Chang-Rodríguez 1983: 28). 
Interesa, en este sentido, comprobar cómo van incorporándose en los 
escritos mariateguianos de la primera mitad de la década de los veinte, 
progresiva y crecientemente, nociones y premisas correspondientes a 
planteos filosóficos marxistas: el peruano comienza a prestar atención 
singular a la necesidad de cooperación económica de las naciones 
hispanoamericanas y entiende que una de las causas de su dispersión 
específica procede de la inexistencia de comercio interno entre ellas, 
habiéndose convertido en suministradoras de materias primas y 
géneros alimenticios con países europeos o de los Estados Unidos. La 
cooperación, en cambio, ha sido suplantada por la “concurrencia”, y tal 
disfunción en los acuerdos de intercambio económico les mantiene, en 
cierto modo, afianzadas en un modo de gestión anclada en el modelo 
colonial (Mariátegui 1960).

Este texto, titulado “La unidad de la América indo-española”, fue 
publicado en la revista Variedades de Lima, en 1924 y estaría llamado 
a convertirse en un emblema del pensamiento anticapitalista de 
Hispanoamérica, hasta el punto de seguir siendo hoy en día un referente 
para los debates post-coloniales y la crítica al sistema de estructura 
y financiación económica que pasó al Nuevo Mundo bajo la égida 

3	 “Su casa volvió a convertirse en el centro de reunión de los intelectuales y artistas de 
vanguardia. Estudiantes y obreros de las universidades populares acudían a escuchar al 
nuevo orientador. En 1925 la Federación de Estudiantes le propuso para que ocupara una 
de los cátedras de San Marcos, pero, como Mariátegui ha escrito, la mala voluntad del 
rector y su delicado estado de salud impidieron el progreso de la iniciativa […]. De Europa 
había traído el proyecto de fundar una revista izquierdista que sirviera de tribuna de 
avanzada de las nuevas tesis aplicables al Perú y promoviera los ideales socialistas. Con este 
fin lanzó el primer número de Amauta, en septiembre de 1926 (...)” (Chang-Rodríguez 
1983: 24-25).



76     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Vicente Cervera Salinas y María Dolores Adsuar Fernández

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

liberalista de los Estados Unidos4. Un año más tarde insistía el Amauta 
en el sentido axial de la economía, no ya solo para entender la situación 
“actual” del Perú –y, por extensión, de toda la América hispánica–, sino 
también para evaluar correctamente el “proceso histórico” vivido por 
las naciones que la componen. Decreta Mariátegui, en este tenor, que el 
gran movimiento de emancipación de las repúblicas hispanoamericanas 
durante el siglo XIX admite una lectura en clave económica, sin que 
ello haga decaer la interpretación romántica de la independencia. 
Argumenta que la conquista destruyó una forma de producción en las 
naciones indígenas, perpetuada con dificultad durante el coloniaje. La 
“raíz primaria de la revolución de la independencia” vendría auspiciada 
por la necesidad de remover un aparato socio-económico fallido y 
nunca suficientemente bien asentado, que habría pretendido ignorar, 
sin éxito total, el entramado complejo de la realidad americana. En esta 
línea de lectura de clara índole marxista, los postulados económicos 
también desentrañarían “la clave de todas las otras fases de la historia 
de la república”, concluyendo en suma que “la actual economía, la 
actual sociedad peruana tienen el pecado original de la conquista. 
El pecado de haber nacido y haberse formado sin el indio y contra el 
indio” (Mariátegui 1970: 59-61). Como vemos, la raíz indigenista es la 
matriz de la que partiría la consideración panorámica de la historia del 
Perú, vista desde una perspectiva de conflictos económicos a partir del 
fenómeno traumático de la conquista, considerado ahora desde prismas 
del materialismo-histórico socialista5.

4	 “Es cierto que estas jóvenes formaciones nacionales se encuentran desparramadas en un 
continente inmenso. Pero la economía es, en nuestro tiempo, más poderosa que el espacio. 
Sus hilos, sus nervios, suprimen o anulan las distancias. La exigüidad de las comunicaciones 
y los transportes es, en América indo-española, una consecuencia de la exigüidad de las 
relaciones económicas […]. La América española se presenta prácticamente fraccionada, 
escindida, balcanizada. Sin embargo, su unidad no es una utopía, no es una abstracción 
(...)” (Mariátegui, 1960: 16).

5	 “Por consiguiente, aun un criterio meramente especulativo debe complacerse del creciente 
favor de que goza en la nueva generación el materialismo histórico. Esta dirección 
ideológica sería fecunda aunque no sirviera sino para que la mentalidad peruana se 
adaptara a la percepción y a la comprensión del hecho económico” (Mariátegui, 1970: 60).



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 77

La energía nativa “en busca de su expresión”: el “proceso”...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

“Pecado original”: atrevido sintagma de raigambre judeo-cristiana 
que utiliza con toda su fuerza semántica el Amauta para mostrar la 
“perversión” ideológica que sacudió las “venas abiertas” del continente 
americano como fruto de la conquista y, sobre todo, como consecuencia 
de la sistematización del orden colonial en sus feudos. Una lectura en 
clave materialista-histórica que será desdeñada, desde su misma raíz 
metafórica, años más tarde por el ensayista argentino Héctor H. Murena, 
al considerar que “lo económico, como cualquier otro elemento de orden 
sociológico, no basta para explicar el estado espiritual de América” (Murena 
1965: 158), entendiendo que, en suma, “el predominio de lo económico 
no es una causa de la situación pecaminosa sino un atributo de ésta”. 
Para Murena, por tanto, el “pecaminoso” caso americano halla su causa 
en las entretelas espirituales de su historia, en su incomparable ejemplo 
de una “desculturización” a que se vio sometido el espíritu humano en el 
tiempo, fraguando con ello “el más evidente escándalo histórico del que 
se tenga noción”6. Una lectura, la del argentino, que a pesar de desdecir 
el presupuesto materialista de la historia como método explicativo de 
los avatares y las modificaciones que ocasionan los fenómenos en su 
devenir, no deja de suponer una curiosa “resemantización” del sentido 
profundo que Mariátegui perseguía, al condecir en la preocupación por 
el tratamiento de la cultura en tanto expresión genuina de la idiosincrasia 
americana. Y es ahí donde el germen del pueblo y del nativismo resurge 
como condiciones para una visión diáfana de la historia, para un “proceso” 
de interpretación de la realidad. 

6	 “Los pueblos de Europa y Asia han ido historizándose y espiritualizaban sus tierras: se 
hallaban siempre a la misma altura que éstas, y a través de la constante interacción de 
hombres y tierras fueron forjándose las naciones, se articularon las palabras con que éstas 
forjaron lo universal. Desarrollándose a la par que sus tierras, no tuvieron oportunidad de 
percibir que éstas significaban una fatalidad […]. Ay de América. Porque a pesar de que la 
conciencia histórica universal trate de encubrir el desdichado escándalo que ella constituye 
diciendo que los pueblos que la integran son “jóvenes”, […] lo cierto es que no hay nada 
más viejo o avejentado que esta América integrada por razas indígenas en vías de fusión 
total o de extinción, y por individuos de razas no originarias de América que en América 
han visto tornarse súbitamente inútil, caduco, senil, el espíritu que traían de sus comarcas 
originales” (Murena 1965: 168-169).



78     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Vicente Cervera Salinas y María Dolores Adsuar Fernández

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

De manera más o menos explícita asomaría así, nuevamente, la 
alusión del Amauta a quien consideró “crítico sagaz” y “extraño a todo 
interés polémico” (Mariátegui 1976: 220), referente ineludible para 
su revisión crítica de la “realidad” histórico-literaria del Perú: Pedro 
Henríquez Ureña. Y así, en el séptimo de sus ensayos exegéticos, el 
que monográficamente dedicó a la literatura y sus procesos, evalúa 
Mariátegui los aciertos hermenéuticos del dominicano, revisando las 
más excelsas páginas de los Seis ensayos en busca de nuestra expresión. En el 
epígrafe dedicado a José Santos Chocano, el Amauta asume con sagacidad 
la teoría de Ureña basada en la invalidación de los criterios geográfico-
climatológicos como expresión genuina de los rasgos distintivos de 
una cultura y de una experiencia literaria. En efecto, en “Caminos de 
nuestra historia literaria” (el segundo de los seis ensayos del dominicano) 
desentraña el tópico de la exuberancia como resultante expresivo de una 
naturaleza tropical. Mariátegui aplaude tal dictamen: “Para Henríquez 
Ureña la teoría de la exuberancia americana es una teoría falsa. Esta 
literatura es menos exuberante de lo que parece. Se toma por exuberancia 
la verbosidad”, pero “los casos de verbosidad no son imputables a la 
geografía ni al medio”. En cambio, un factor clave en la constitución 
del carácter netamente peruano refutaría, a partir del planteamiento 
de Henríquez Ureña, las tesis sobre la sobreabundancia que activa la 
ecuación entre el paisaje y sus palabras, y este elemento no sería otro 
que el indígena. Así, “lo inkaico” –como gusta escribir al Amauta– “es 
fundamentalmente sobrio […]. El indio esquematiza, estiliza las cosas 
con un sintetismo y un primitivismo hieráticos” (Mariátegui 1976: 220-
221). Retornamos, pues, a una fuente primordial, en cuyas aguas no 
dejaría de reflejarse el pensamiento humanista e integrador del “alma 
americana” que fuera Pedro Henríquez Ureña. 

Volvamos nuestra vista, para confirmar este vínculo particular, a 
los Seis ensayos del dominicano. Detengámonos nuevamente en el primer 
ensayo, “El descontento y la promesa”, un título que sin duda agradaría 
a José Carlos Mariátegui por las resonancias polares de opuesta signifi-
cación que vendrían a representar la dualidad entre el peso de la historia 
y la necesidad de superar sus limitaciones, acrisolada por un inevitable 
temple de utopía. El epígrafe fundamental para instituir esta alianza 



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 79

La energía nativa “en busca de su expresión”: el “proceso”...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

entre los dos ensayistas estaría asignado al concepto de “energía nativa”, 
que Ureña estampa casi al final del ensayo, como previa al “ansia de 
perfección” y a ese “futuro” donde aísla la siembra de esa esperanza que 
escogió como título inequívoco para su exposición. Tras el repaso al “afán 
europeizante” que, al decir de Ureña, debería morigerarse por el mero 
conocimiento de la realidad cultural que define la colonización ameri-
cana, el dominicano espeta como radiografía “nacionalista”: “No solo 
escribimos el idioma de Castilla, sino que pertenecemos a la Romania, 
la familia románica que constituye todavía una comunidad, una unidad 
de cultura” (Henríquez Ureña 2001: 250). Mas, una vez confirmada la 
alianza románica de su legado, implementa la noción básica que supone 
todo un himno a la revisión del sustrato prehispánico que late en el barro 
y el humus del territorio americano: el concepto de “energía nativa”. 
Así, mientras el despliegue románico desarrollado en Hispanoamérica 
determinaría las “formas de la cultura”, a la “energía nativa” estaría en-
comendada la constitución del “carácter original” de sus pueblos. Como 
vemos, la terminología revela un fondo de retemblor romántico, muy 
matizado al cabo por la vigorización del componente popular que emerge 
en el testimonio del ensayo. Esto favorecería sin duda una lectura “ma-
riateguiana” de Henríquez Ureña, al menos de los títulos encartados en 
esta importante etapa de su producción literaria. De esta forma lo plasma 
el ensayista:

“El compartido idioma no nos obliga a perdernos en la masa 
de un coro cuya dirección no está en nuestras manos: solo nos 
obliga a acendrar nuestra nota expresiva, a buscar el acento 
inconfundible. Del deseo de alcanzarlo y sostenerlo nace todo 
el rompecabezas de cien años de independencia proclamada” 
(Henríquez Ureña 2001: 251).

Otra vez nos reclama la atención el giro expresivo del autor con 
esos “cien años de independencia proclamada”, que sin duda resonarán en 
la celebérrima novela de Gabriel García Márquez, con todo el peso de su 
descontento a modo de maleficio escrito, de condena sellada, y también 
con la anuencia de una promesa renovada, aun sin éxito, en cada una de 
las generaciones de la maldita casta. Sea como fuere, resultó inspirada 



80     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Vicente Cervera Salinas y María Dolores Adsuar Fernández

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

la invención de Pedro Henríquez Ureña con su término acuñado, para 
facilitar la entrada en materia de un fondo incuestionable, que será 
revivido en gran parte de los autores, novelistas y teóricos de la literatura 
hispanoamericana a partir de los años cuarenta, desde Miguel Ángel 
Asturias y Alejo Carpentier hasta Jorge Icaza y José María Arguedas7. 
La así denominada “energía nativa” funcionaría, en la imaginación del 
dominicano, en tanto magma fundador del carácter distintivo que se 
manifiesta en la verdadera esencia artística hispanoamericana. Sin él, 
los temas, las formas, los estilos y atributos que pautan su cronología 
carecerían del impulso auténtico, del fondo sustantivo y sustancial, como 
si del ADN de una cultura, o de un crisol de culturas, se tratara. La 
energía nativa es aquella pulsión biológica que marca el ritmo de un 
latido, el tono de una melodía, la entonación de una frase, el timbre de 
un argumento o de una descripción, más allá de la forma que revista o 
de la estructura que componga. La energía nativa contamina, en suma, 
el acervo popular hispanoamericano, y de él emanan finalmente las 
expresiones artísticas, que lo incorporan y al mismo tiempo perpetúan de 
manera más o menos programática.

Su naturaleza cabría entroncarla filosóficamente con el concepto 
que barajaría Friedrich Nieztsche en sus primeros escritos filológicos, y 
que más tarde evolucionaría hacia otros derroteros visionarios: la noción 
del “genio” aplicado a un espíritu colectivo y siempre entendido como 
fuerza motriz que dimana en expresión cultural autóctona o “energía 
nativa”. No de otro modo explica Eugen Fink el término nieztscheano 
en el contexto de su desarrollo especulativo: “El genio es un instrumento 

7	 Bien ilustrativo el caso de Arguedas al respecto, no solo por su “peruanidad”, sino también 
por su sensibilización extrema ante la problemática que refieren estas páginas. En su 
ensayo “El indigenismo en el Perú” parte de la posición de Mariátegui para arribar a un 
examen histórico del fenómeno. Considera que “Mariátegui no disponía de información 
sobre la cultura indígena o india; no se la había estudiado ni él tuvo oportunidad ni 
tiempo para hacerlo; se conocía y es probable que aún en estos días se conozca mejor la 
cultura incaica, sobre la que existe una bibliografía cuantiosísima, que el modo de ser de 
la población campesina indígena actual”. No obstante, reconoce Arguedas que “la revista 
Amauta instó a los escritores y artistas que tomaran el Perú como tema. Y así fue como se 
inició la corriente indigenista en las artes” (Arguedas 1995: 330-331).



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 81

La energía nativa “en busca de su expresión”: el “proceso”...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

del fondo creador de la vida, que ve reflejada su propia esencia en la 
creación artística. Sin esta inserción básica del genio en una tendencia 
cósmica, la concepción de Nietzsche acerca de la cultura sería inhumana 
y absurda” (Fink 1982: 42)8. No se trataría, pues, del genio entendido 
como individuación particular, sino como expresión colectiva que emana 
de ese surtidor ancestral y se dibuja en obras concretas, concebidas al fin 
por individuos determinados. La “energía nativa” de Henríquez Ureña 
representaría, paralelamente, ese entramado geológico fundido por la 
larga experiencia de los siglos, que produciría el acento cualitativo de 
una cultura popular, pero al mismo tiempo nutriría la labor concreta y 
la creación última de los artistas más relevantes desde el punto de vista 
nacional, es decir, de aquellos que habrían sentido el numen creador desde 
el fondo originario de la cultura, cuya esencia reactivarían con sus obras. 
No se trata, en suma, ni del individuo ni de la raza, sino del impulso que, 
prendido en el seno íntimo de una cultura, habla por boca del creador.

La aplicación del concepto de Henríquez Ureña reverberará 
de manera continuada, si bien no explícita, en ese séptimo ensayo 
mariateguiano que pretende interpretar la realidad peruana a partir del 
“proceso” particular a su literatura. Un repaso más o menos minucioso por 
sus páginas revela esta presencia fecunda en la obra central del peruano, 
propiciando de tal modo esa lectura del primero en clave materialista-
histórica en que basamos este estudio. En ese “juicio” o “proceso” a 
la literatura, que el Amauta considera “abierto”, su voz se alza como 
“testimonio de parte”, y no se retrae al declarar sus intenciones en voz 
alta y con toda explicitud, explicando que aporta “a la exégesis literaria 
todas mis pasiones e ideas políticas”, si bien y a pesar del “descrédito y 
degeneración de este vocablo en el lenguaje corriente”, en su caso es la 
política “filosofía y religión” (Mariátegui 1976: 188). Consecuente con 
tales premisas, el analista no dudará en enunciar su “tabla de valores”, 

8	 “El concepto de genio de Nietzsche, lo mismo que, más tarde, su concepto del 
superhombre,” –explica Fink– “hay que entenderlos e interpretarlos, en última instancia, 
desde el servicio del hombre a la verdad. Verdad no significa aquí el conocimiento de las 
ciencias, sino la mirada que penetra en el fondo del mundo” (Fink 1982: 42). 



82     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Vicente Cervera Salinas y María Dolores Adsuar Fernández

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

utilizada también de modo afín a como fuera promulgada por Henríquez 
Ureña en sus Seis ensayos9. Y como base sustentadora de la misma, el 
peruano estimará el valor de las obras y los autores tributando especial 
relieve a aquellas manifestaciones donde prevalezca la huella, el eco o 
la semilla autóctona que participe de “energía nativa”, aunque revista 
diversas modalidades y tipos de experiencia creadora.

Ya en su visión panorámica de la literatura colonial participa su 
juicio de este enfoque cuando se detiene con pormenor en la figura del 
Inca Garcilaso de la Vega, como “figura solitaria en la literatura de la 
Colonia”, y en cuya obra “se dan la mano dos edades, dos culturas”. 
Sin merma de tal consideración, subraya Mariátegui el carácter nativo 
de la crónica garcilasiana, al considerar que su caso “es más inka que 
conquistador, más quechua que español” (Mariátegui 1976: 193). El 
acento se declara consideración genérica sin ambages cuando el Amauta 
salta en su recorrido histórico hasta el siglo XIX. Antes de zambullirse 
en los autores de la República y sus diversos tonos literarios, propone 
su método de análisis, basado en dos propuestas fundamentales. La 
primera parte de una división en etapas, donde distingue tres momentos 
fundacionales (“un periodo colonial, un periodo cosmopolita, un periodo 
nacional”). Cabe señalar, al respecto, la curiosa inflexión histórica que 
supone el escalonamiento ascendente desde una fase cosmopolita a una de 
entonación nacional. Con ello pretende Mariátegui articular su concepto 
crítico ante la literatura que se instala en un cosmopolitismo sin raíz en lo 
propio. Consciente de que la apertura hacia las corrientes universales no 
pueden sino enriquecer el tejido tradicional (el cosmopolitismo fecunda 
la literatura colonial), es asimismo defensor de la superación última de 
este segundo estadio en una síntesis de la dialéctica, siguiendo modelos 

9	 “Hace falta poner en circulación tablas de valores: nombres centrales y libros de lectura 
indispensables. Dejar en la sombra populosa a los mediocres; dejar en la penumbra a aquellos 
cuya obra pudo haber sido magna, pero quedó a medio hacer: tragedia común en nuestra 
América […]. La historia literaria de la América española debe escribirse alrededor de unos 
cuantos nombres centrales: Bello, Sarmiento, Montalvo, Martí, Darío, Rodó” (Henríquez 
Ureña 2001: 255). La “propedéutica” de Henríquez Ureña guiaría, así pues, los pasos en el 
camino, en el método, articulador de la historia que emprendió el Amauta. Cfr. Henríquez 
Ureña, Historia cultural y literaria de la América hispánica (Cervera 2007: lxv).



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 83

La energía nativa “en busca de su expresión”: el “proceso”...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

teóricos e ideológicos de matriz hegeliana10. La literatura nacional, 
en suma, no sería la anulación de los periodos previos, sino su síntesis 
final, e ilustraría la superación ante una dialéctica insalvable entre lo 
colonial obsoleto y lo cosmopolita desarraigado. En la fase “nacional” 
las tendencias se equilibrarían, y en ella afloraría la “energía nativa” de 
los pueblos, aportando carácter específico y temperamento definido a 
las tendencias anteriores, donde se habría desatendido esta naturaleza. 
Declara, por ello, que “la literatura de un pueblo se alimenta y se apoya en 
su substractum económico y político”, y explica en la misma línea cómo “la 
flaqueza, la anemia, la flacidez de nuestra literatura colonial y colonialista 
provienen de su falta de raíces”. Se explaya el Amauta en torno a ese 
concepto capital, fértil para su proceso y su revisión de la historia: “El 
arte tiene necesidad de alimentarse de la savia de una tradición, de una 
historia, de un pueblo. Y en el Perú la literatura no ha brotado de la 
tradición, de la historia, del pueblo indígena. Nació de una importación 
de la literatura española; se nutrió luego de la imitación de la misma 
literatura”. Ese carácter anémico, en fin, contamina el lado enfermo, 
carente de “energía”, de la literatura durante el coloniaje: “Un enfermo 
cordón umbilical la ha mantenido unida a la Metrópoli” (Mariátegui 
1976: 197). No queda, pues, a partir de esta explícita declaración sino 
corroborar los signos de su energía reactivada en los autores posteriores, 
algunos de la generación cosmopolita y, sobre todo, en los que participan 
de la literatura “nacional”.

Interpreta, por ejemplo, Mariátegui que Ricardo Palma no puede 
ser incluido en la nómina de los escritores del colonialismo supérstite, 
a pesar de que esta tendencia quisiera anexarse su figura. Para el 

10	 Señala Eugenio Chang-Rodríguez en esta dirección: “Mariátegui no ciñe su análisis a la 
tradicional división europea en etapas neoclásica, romántica, modernista porque él prefiere 
emplear un andamiaje explicativo y ordenador según “una teoría moderna –literaria, no 
sociológica– sobre el proceso normal de la literatura de un pueblo”. Mas al rechazar 
esquemas europeos, incluso el marxista, parece incurrir en una aparente contradicción: 
“Y no intentaré sistematizar este estudio conforme la clasificación marxista en literatura 
feudal o aristocrática, burguesa y proletaria”. En vez de esos casilleros, Mariátegui 
distingue tres periodos: uno colonial, otro cosmopolita y otro periodo final que denomina 
nacional” (Chang-Rodríguez 1983: 138).



84     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Vicente Cervera Salinas y María Dolores Adsuar Fernández

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

Amauta, la calidad del creador de las Tradiciones peruanas lo aleja del 
servilismo retórico y su “latente rencor contra la aristocracia antañona 
y reaccionaria” lo acerca más a Manuel González Prada de lo que podría 
parecer a primera vista. De este último, como ejemplar supremo de la 
transposición del periodo colonial al cosmopolita, enfatiza la energía 
“nativa” que le condujo a producir la ruptura definitiva con el Virreinato 
(Mariátegui 1976: 203-208). En cuanto a Mariano Melgar, es presentado 
como el “primer expresador de categoría” del sentimiento indígena, de 
cuya savia no pudo nutrirse suficientemente la literatura peruano “por 
culpa de la hegemonía absoluta de Lima”. La raíz india, asimismo, se 
le antoja viva al Amauta en el “arte jaranero” de Alejandro Gamarra 
y desdeña, en cambio, la grandílocua vena externamente peruana, 
pero de raíz colonial y heredera del alma romántica española en el 
Alma América de José Santos Chocano. A José Gálvez le achaca, como 
historiador de la literatura, el centralismo limeño como expresión de la 
totalidad peruana y, en cambio, “malgrado su aristocratismo”, ensalza 
la atracción que Abraham Valdelomar sintiera “por la gente humilde 
y sencilla”, sospechando que, parejo a Oscar Wilde, “habría llegado a 
amar el socialismo”. Conjetura, al fin, que su gran amigo y excelente 
poeta, creador del grupo “Colónida” y del poemario Confiteor, “reunía, 
elevadas a su máxima potencia, las cualidades y los defectos del mestizo 
costeño” (Mariátegui 1976: 236). Las cualidades de Valdelomar se afinan 
y escalonan al centrar su atención en José María Eguren, de quien aísla 
no tanto el nativismo cuanto la renuencia del poeta a la tradición morisca 
y romance de cuño hispano, por la veta gótica y los “aromas de leyenda” 
que supo apresar a partir de su fascinación por el mundo germánico y 
nórdico. Llega a decir de Eguren: “Es demasiado occidental y extranjero 
espiritualmente para asimilar el orientalismo indígena. Pero, igualmente, 
Eguren no comprende ni conoce tampoco la civilización capitalista, 
burguesa, occidental” (Mariátegui 1976: 247).

Y así, por la senda marcada con los hilos invisibles de la “energía 
nativa”, Mariátegui recorre paso a paso las etapas de su proceso, 
recalando en figuras como Alberto Hidalgo (Biografía de la palabra 
revolución), Alberto Guillén (Deucalión) o Magda Portal (El derecho de 
matar), centrando su atención en el caso excepcional de César Vallejo. 



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 85

La energía nativa “en busca de su expresión”: el “proceso”...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

Mariátegui, en este sentido, es el primer autor que revela y enfoca la excelsa 
y original expresividad lírica vallejiana desde instancias indigenistas, 
resaltando el acento peruano de su verso y dictaminando que “Vallejo 
tiene en su poesía el pesimismo del indio” (Mariátegui 1976: 256). La 
piedad humana latente en el lirismo de Los heraldos negros es atraída 
desde rincones étnicos, raciales y amparados en esa energía de progenie 
nativa que reconoce Mariátegui en los mejores autores encartados en 
su “proceso”. Como muy bien señaló Eugenio Chang-Rodríguez, lo 
fundamental en la lectura que realiza el Amauta de Vallejo minusvalora 
los componentes simbolistas de su estilo para recalcar la “nota india” 
que penetra sus versos, modelando genuinamente sus poemas11. En 
conclusión, el proceso sobre la realidad literaria peruana cobra en el juicio 
de Mariátegui un claro enfoque indigenista, que alcanza en su visión “el 
sentido de una reivindicación de lo autóctono”, más allá de la función 
puramente sentimental que pudo tener el criollismo. Frente al regusto 
de idealización nostálgica presente en el colonialismo y neo-colonialismo 
a partir de la remota casta feudal de raigambre española, el indigenismo 
posee para el Amauta “raíces vivas en el presente”, lo cual le permite 
cerrar su ensayo-crónica con una valoración del porvenir en dependencia 
de “la suerte del mestizaje” que asuman los pueblos hispanoamericanos.

Podría ser cierto que la perspectiva crítica de José Carlos 
Mariátegui derive hacia una doctrina de corte “eclectomarxista”, como 
apuntan sus comentaristas12, integrada en un “ecumenismo crítico” 
de raíz materialista, pero que procuró adaptar sus fundamentos a la 
realidad americana y al sustrato ante-colonial de donde extrae su esencia 

11	 “Su análisis inteligente, agudo, pero hecho con apresuramiento periodístico, no reconoce 
otro indigenista hasta llegar a César Vallejo, en quien encuentra «por primera vez en 
nuestra literatura, sentimiento indígena virginalmente expresado»” (Chang-Rodríguez 
1983: 173).

12	 “Su aproximación eclectomarxista a la problemática literaria le llevó más allá del estricto 
análisis de la obra […]. Es marxista cuando considera al arte como una superestructura 
económica condicionada por la lucha de clases y sujeta a la suerte de todas las mercancías 
[…]. Es ecléctico cuando, impulsado por sus constantes, hace suyas ideas heterodoxas 
opuestas al dogmatismo, a la autoridad arbitraria y a la supuesta infalibilidad de los 
pontífices de la inteligencia, del arte y de la política” (Chang-Rodríguez 1983: 201). 



86     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Vicente Cervera Salinas y María Dolores Adsuar Fernández

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

distintiva. Pero, en cualquier caso, en Mariátegui “la interacción entre 
literatura y sociedad generadora de su interdependencia se fundamenta 
en la función ética intrínseca a la naturaleza de todas ellas” (Chang-
Rodríguez 1983: 203). Y es en este punto donde, de nuevo, asoma la 
estela de un pensador tan aparentemente alejado de los presupuestos 
socialistas en sus “ensayos” de interpretación y búsqueda de expresión 
como lo fuera Pedro Henríquez Ureña. Su carácter integrador, ecléctico 
en el sentido más noble y filosófico del término, su marcada imparcialidad, 
justeza, equilibrio, mesura y ecuanimidad lo convierten no solo en el 
gran articulador de la utopía americana, sino también de la visión –en su 
momento, presente– y la figuración, futura, de una “patria de justicia”, 
donde alentaría el latido libre de la raza cósmica americana. Más allá de 
los falsos estereotipos, Ureña declaró que la oposición entre la América 
mala y la buena no podría identificarse con la distinción geográfica y 
sus presumibles manifestaciones artísticas consecuentes, sino con la 
capacidad para la acción, el trabajo, el ansia de perfección, el arraigo de 
las instituciones de cultura y la erradicación de los vaivenes políticos. El 
hombre libre, con quien soñó Henríquez Ureña, solo podría habitar un 
solar donde la utopía tramontase la ilusión y hallara al fin su condición de 
profecía. El trabajo y la acción, presididos por el imperativo cultural del 
conocimiento de lo autóctono, serían los instrumentos medulares para su 
consecución:

“Nuestro ideal no será la obra de uno o dos o tres hombres de 
genio, sino de la cooperación sostenida, llena de fe, de muchos 
innumerables hombres modestos; de entre ellos surgirán, cuando 
los tiempos estén maduros para la acción decisiva, los espíritus 
directores; si la fortuna nos es propicia, sabremos descubrir en 
ellos los capitanes y timoneles, y echaremos al mar las naves” 
(Henríquez Ureña 2007: 432).

¿No perduran las intuiciones “sociales” y artísticas de Henríquez 
Ureña en la perspectiva crítica ante la realidad que hemos recorrido de 
la mano de José Carlos Mariátegui? Es difícil refutarlo. No olvidemos 
las aseveraciones que estampó en su reseña de 1929 sobre el libro 
capital de Henríquez Ureña: “Pedro Henríquez Ureña reconoce […] 



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 87

La energía nativa “en busca de su expresión”: el “proceso”...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

la función de la “energía nativa”. Más aún, la reivindica como factor 
primario de toda creación americana […]. Y esta energía quizá en 
ningún americano actúa tanto como en los que pugnan por europeizar 
u occidentalizar América” (Mariátegui 2006: 257). El acento que el 
peruano insufla sobre el tema indigenista no resulta en este sentido 
tan alejado del universo filológico-historicista de Ureña, como cabe 
observar. Solo una “reivindicación de lo autóctono” adquiriría, para el 
Amauta, la validación última de un proceso donde la literatura respeta 
y calibra su naturaleza mestiza, proyectándola de modo variopinto en 
sus realizaciones prácticas. Pero esa raza mestiza, tal como es concebida 
por Mariátegui, no ha de acrisolarse en la especulación utopista de una 
“raza cósmica” imaginada en un futuro incierto. El mestizaje al que 
remite Mariátegui no es de patente filosófica, sino historiográfico y 
político. “La especulación del filósofo”, declara, “no conoce límites de 
tiempo ni de espacio” (Mariátegui 1976: 279). Por ello, atiende de 
manera mucho más eficaz y rotunda a la enseñanza de quien buscó 
la “expresión americana” a través de las obras de su historia. Pedro 
Henríquez Ureña dejó su impronta de sabia erudición crítica en el alma 
peregrina del Amauta, y su celebrada invención de la “energía nativa” 
nos permite no solo comprender los Siete ensayos del peruano desde una 
óptica más abierta a una historiografía no tendenciosamente marxista, 
sino también –paralela e inversamente– recorrer sus Seis ensayos desde 
el prisma mariateguiano. Allí donde la patria de la justicia no tuviese 
que reivindicar su esencia natural, su nativa energía, nunca más sobre 
esta tierra.



88     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Vicente Cervera Salinas y María Dolores Adsuar Fernández

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

BIBLIOGRAFÍA

ARGUEDAS, José María (1995). “El indigenismo en el Perú”. En Zea, 
Leopoldo: Fuentes de la cultura latinoamericana. México: 
F.C.E., pp. 325-338.

CHANG-RODRÍGUEZ, Eugenio (1983). Poética e ideología en José Carlos 
Mariátegui. Madrid: Porrúa.

HENRÍQUEZ UREÑA, Pedro (2001). Seis ensayos en busca de nuestra 
expresión. En Obra crítica. México: F.C.E., pp. 239-330.

HENRÍQUEZ UREÑA, Pedro (2007). Historia cultural y literaria de la 
América hispánica. Estudio preliminar de Vicente Cervera 
Salinas. Madrid: Verbum. 

MARIÁTEGUI, José Carlos (1960). “La unidad de la América indo-
española”. En: Temas de nuestra América, (= Obras Completas. 
vol. XII). Lima: Amauta.

MARIÁTEGUI, José Carlos (1966). Antología. Selección y prólogo de 
Benjamín Carrión. México: B. Costa-Amic.

MARIÁTEGUI, José Carlos (1970). “El hecho económico en la historia 
peruana”. En Peruanicemos al Perú. Lima: E.E. Amauta, pp. 
58-61.

MARIÁTEGUI, José Carlos (1976). Siete ensayos de interpretación de la 
realidad peruana. Barcelona: Crítica-Grijalbo.

MARIÁTEGUI, José Carlos (2006). Literatura y estética. Caracas: 
Ayacucho.

MARTÍ, José (2004). Ensayos y crónicas. Madrid: Cátedra.



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 89

La energía nativa “en busca de su expresión”: el “proceso”...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.003

MURENA, Héctor A. (1965). El pecado original de América. Buenos Aires: 
Sudamericana.

SKIRIUS, John (compilador) (2004). El ensayo hispanoamericano del siglo 
XX. México: F.C.E.

Correspondencia:
Vicente Cervera y María Dolores Adsuar
Docentes de la Universidad de Murcia (España).
Correo electrónico: vicente@um.es / adsuar@um.es


