Bol. Acad. peru. leng. 52. 2011 (91-122)

ANIMALES DEL AIRE, DE LA TIERRA Y DEL SUBSUELO EN
LA OBRA LITERARIA DE J. M. ARGUEDAS

ANIMAUX DE L’AIR, DE LA TERRE ET DU SOUS-SOL DANS
L’OEUVRE LITTERAIRE DE J. M. ARGUEDAS

AIR, EARTH AND UNDERGROUND ANIMALS INSIDE THE
LITERARY WORK BY J. M. ARGUEDAS

Manuel Larrd Salazar
Sara Viera Mendoza
Universidad Nacional Mayor de San Marcos

Resumen:

En este articulo nos proponemos examinar el rol que juegan los animales
dentro del universo narrativo en la obra de JMA. ¢Por qué el autor
inserta continuamente diversos seres de la naturaleza que concentran
una densa carga semdntica? Su incorporaciéon no es anodina. Antes
bien, poseen una significacién y expresan un determinado modo de ver
y entender la realidad, el mismo que obedece a los dos sistemas de la
cosmovision andina: al dual, opuesto (hanan-hurin) y complementario
(ichoglallauca); y, al tripartito (hanan pachaluku pachalkay pacha). Para
el efecto, apelaremos a la nocién de “cronotopo histérico andino”, ya
que esta categoria teérica, desarrollada por Federico Navarrete, nos
permitira establecer cémo Arguedas va configurando los espacios
simbolicos y sociales en su obra.

) @ https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

BY

e-ISSN: 2708-2644



MANUEL LARRU SALAZAR Y SARA VIERA MENDOZA

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

Résume:

Dans cet article nous nous proposons d’examiner le role que jouent les
animaux dans 'univers narratif dans 'ceuvre de JMA. Pourquoi 'auteur
insere constamment des divers étres de la nature qui concentrent une
dense charge sémantique? Son incorporation n’est pas anodine, bien
au contraire, ils possedent une signification et expriment une maniere
déterminée de voir et comprendre la réalité, la méme qui obéit aux
deux systemes de la cosmovision andine: la dual opposé (hanan-hurin) et
complémentaire (ichog/allauca); et, au tripartite (hanan pachaluku pachal
kay pacha). A cet effet, nous ferons appel a la notion de “chronotope
historique andine” puisque cette catégorie théorique, développé par
Federico Navarrete, nous permettra d’établir comment Arguedas donne
forme aux espaces symboliques et sociaux de son ceuvre.

Abstract:

In this article we propose to examine the role animals take inside the
narrative universe of the work by JMA. Why did the author constantly
inserts various beings of nature that concentrates a heavy charge of
semantic load? His incorporation is not andean, rather, they possess a
meaning and express a certain way of seeing and understanding reality,
the same that follows the two systems of the Andean cosmovision: the
dual, opposite (hanan-hurin) and complementary (ichog/allanca); and,
the tripartite (hanan pachaluku pacha/kay pacha). For this purpose, we
will appeal to the notion of “Andean historical chronotope” since this
theoretical category, developed by Federico Navarrete, will allow us to
settle how Arguedas forms the symbolic and social spaces in his work.

Palabras clave:
José Maria Arguedas; bestiario; cosmovisién andina.

Mots clés:
José Maria Arguedas; bestiaire; cosmovision andine.

Key words:
José Maria Arguedas; bestiary; Andean cosmovision.

92 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011



ANIMALES DEL AIRE, DE LA TIERRA Y DEL SUBSUELO EN LA OBRA LITERARIA...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

Fecha de recepcion: 07/10/2011
Fecha de aceptacion: 26/10/2011

Los estudiosos de la obra literaria de J.M. Arguedas, por ejemplo,
Cornejo Polar, Tomas Escajadillo, Martin Lienhard, William Rowe,
Roland Forgues, solo por citar algunos, han subrayado el vinculo profundo
que existe entre el universo andino y la apasionada escritura del insigne
andahuaylino, al punto de constituirse en una dimensién estructural de
su obra, esto es, que sin la presencia de los densos espacios simbdlicos
andinos —no como aspecto del paisaje ni como decorado— seria imposible
la constitucién de su obra.

En toda su produccién literaria, puede sentirse la profundidad
de la cultura andina no solo a través de la musica, sino también de la
naturaleza. A diferencia del indigenismo ortodoxo, donde el mundo
representado cumplia con producir el efecto de verosimilitud, en la obra
de JMA, este si es parte integrante de la significacion del texto y juega un
rol activo e importante dentro de la narracién, porque expresa una logica
y un universo simbdlico especifico.

Roland Forgues' ya ha sefialado que el paisaje incorporado en su
obra no es un recurso narrativo ni funciona como tel6n de fondo en los
relatos. Al contrario, es un actor més dentro de la trama argumental vy,
por lo tanto, estd a la par de los personajes. Por eso, puede dialogar con
ellos. Solo por citar un ejemplo aludimos a la forma como el nifio Ernesto,
personaje central de Los ros profundos, se comunica con el rio (Pachachaca)
o habla del zumbayllu. Ambos elementos reflejan ese didlogo que existe
entre la naturaleza y los seres humanos que estan alli.

Martin Lienhard?, en su analisis sobre E/ zorro de arriba y zorro de
abajo, también alude al modo en el que Arguedas emplea mecanismos

1 FORGUES, Roland (1989). José Maria Arguedas. Del pensamiento dialéctico al pensamiento
tragico. Historia de una utopia. Lima: Horizonte.

2 LIENHARD, Martin (1981). Cultura popular andinay forma novelesca. Zorros y danzantes en
la iiltima novela de Arguedas. Lima: Tarea.

Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644 93



MANUEL LARRU SALAZAR Y SARA VIERA MENDOZA

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

simbolicos de la cultura andina para irrumpir y organizar la estructura
narrativa. Evidentemente estamos ante el uso de formas cognitivas
indigenas que ordenan el mundo dentro de la novela. Se trata, entonces,
de una perspectiva indigena interna que surge por causa del conflicto
entre un referente de “abajo” y una instancia narrativa de “arriba”:

La irrupcion de lo mitoldgico en esta novela es consecuencia de la
relaciones que existen entre este texto y un universo mitolégico
concreto, el de los campesinos andinos anteriores o posteriores
a la conquista espafiola [...] cada una de las dos series (arriba/
abajo) presenta elementos pertenecientes a varios 6rdenes y sin
articulacién directa. Al orden mitolégico pertenece la oposicién
Tutaykire/“virgen ramera”, mientras que la pareja inmigracion/
Chimbote se refiere a la historia. El encuentro entre Asto y
la Argentina forma parte de los acontecimientos novelescos,
pero su paralelismo con el encuentro mitoldgico es bastante
evidente; ademds, la oposicion Asto/Argentina es un caso
particular y una traduccién novelesco del fenémeno histérico
del encuentro entre la sierra y la costa. [...] la oposicién de las
dos series, respectivamente la de arriba y la de abajo, connota
clara e insistentemente una oposicion varén /hembra que se
puede referir a lo que los antropdlogos llaman “relaciones de
parentesco” (Lienhard 1981: 81).

Pero nos interesa explorar su obra desde otra perspectiva, una que
nos permita entender por qué el autor inserta continuamente ciertos seres
que concentran una densa carga semantica. Nos referimos a los animales
que Arguedas introduce a lo largo de toda su obra.

1. La organizacién espacio-temporal de la cosmovisién andina

El espacio, a pesar de la complejidad y ambigtiedad de su nocion,
es un componente integrante e imprescindible en la construcciéon
narrativa. Es un elemento estructural cuya finalidad no se reduce a
ser solo el ambito donde se desarrollan las acciones, sino que ayuda
a configurar los rasgos de los personajes e influye en sus conductas,

94 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011



ANIMALES DEL AIRE, DE LA TIERRA Y DEL SUBSUELO EN LA OBRA LITERARIA...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

llegando a erigirse, en algunos casos, en el verdadero eje determinante
y definitorio de la obra literaria.

Mijail Bajtin define la nocién de cronotopo como: “(...) la conexion
esencial de relaciones temporales y espaciales asimiladas artisticamente
en la novela” (1991: 237). Federico Navarrete’, tomando esta definicién,
propone la existencia de un cronotopo histérico. Sin embargo, su definicién
no se limita a proporcionar Gnicamente un marco espacio-temporal para
localizar eventos y personajes de la narracién, como propone Bajtin. Mds
bien sefala que estos cronotopos otorgan sentido a los eventos y a las
acciones de los personajes dentro de la trama.

Como la concepcién del tiempo y espacio varfa de cultura en
cultura, entonces, cada tradiciéon cultural posee su propio cronotopo
histérico. En base a estas reflexiones, Navarrete propone y analiza los
cronotopos histéricos de tres tradiciones culturales distintas: la occidental,
la mesoamericana y la andina. En el caso del cronotopo andino, arguye
que el tiempo no es un continuum lineal ni tampoco es una dimensién
independiente del espacio. El pasado coexiste con el presente y se
reactualiza a través de cataclismos césmicos.

Hablar de tiempo y espacio en la cosmovisién andina es aludir
a la organizacién dual y tripartita del mundo. La dualidad alude a
las dos sazyas o mitades opuestas y complementarias; una zona alta o
hanansaya (hanan) que corresponde al mundo de arriba y se asocia con
lo masculino, la otra es la zona baja o wrinsaya (hurin) que corresponde
al mundo de abajo y se asocia con lo femenino. A esta oposicion habria
que incorporar un tercer elemento que actiia como mediador, porque
compensa las asimetrias al propiciar un equilibrio arménico atenuando
los conflictos antagdnicos y alentando la reciprocidad que favorezca la
complementacién. Este elemento mediador incorporado a la oposicién

3 NAVARRETE, Federico. “¢Dénde queda el pasado? Reflexiones sobre los cronotopos
histéricos”. En Miguel Leén Portilla ez al.: El historiador frente a la historia. El tiempo en
Mesoamérica. México: UNAM, 2004.

Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644 95



MANUEL LARRU SALAZAR Y SARA VIERA MENDOZA

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

binaria genera un sistema tripartito: nos referimos al hanan, kay y uku o
urin pacha.

Esta organizacién vertical o de correspondencia dual, equilibrada
por el kay pacha, (mundo de acd), se conecta con el orden horizontal
de complementariedad estructurando una organizacién cuadripartita,
conocida como su#yx. Entonces, tenemos un banan y un wrin allanca
(arriba y abajo derecha), cuyo complemento simétrico es hanan y
urin ichog (arriba y abajo izquierda). El conjunto de este sistema dual
y cuadripartito, basado en los pares simétricos y complementarios se
conoce como Yanantin (Rostworowski 2000: 22-23). Los mecanismos de
movimiento de este cronotopo andino se denominan #7zkx (encuentro de
contrarios para generar intercambios) y Auti, turno, cuya significacion
primera es regeneracion. Es preciso, ademas, anotar que en la cognicién
andina el otro (la comunidad, la naturaleza, etc.) asume el lugar desde
donde se mira al sujeto, es decir, el ego comunitario es lo privilegiado y
no el individual.

Tom Zuidema® menciona c6mo, en cada suyu, podemos encontrar
también una subdivisién opuesta y complementaria banan | hurin, la
misma que obedece a una jerarquia de orden social no étnica.

2. Los animales dentro de la cosmovision andina

Los animales forman parte importante en la vida del hombre
andino. Cada uno de ellos son portadores de una determinada
significaciéon y cumplen una funcién. Por eso —como bien afirma Victor
Quiso’— no existen animales perjudiciales. Pueden servir de alimento, ser
empleados para diagnosticar enfermedades, anuncian cambios climaticos
—la presencia de los kusikusi (las arafias) predice la proximidad de la
helada—.

4 ZUIDEMA, Tom. Reyes y guerreros. Ensayos de cultura andina. Comp. Manuel Burga. Lima:
Fomciencias, Grandes Estudios Andinos, 1989.

5 QUISO, Victor. “Kayuni yapu. Crianza de alpacas y llamas en la comunidad de Ajanani
Wajra K “ucho Puno”. En Grillo et a/.: Crianza andina de la chacra. Lima: PRACTEC, 1994,
pp. 233-314.

96 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011



ANIMALES DEL AIRE, DE LA TIERRA Y DEL SUBSUELO EN LA OBRA LITERARIA...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

Por otro lado, hay animales que, dependiendo de los espacios,
contextos y momentos en que aparecen, nos advierten cambios
césmicos por las cargas simbdlicas que portan. Para Gregorio Condori
la llegada del a/lgamari® es la sefial que presagia el fin del mundo. Del
mismo modo, el amaru es una divinidad czdnica que se opone al orden
establecido, porque encarna las fuerzas destructivas de la naturaleza
y amenaza el orden actual; por ello, su presencia genera la posibilidad
de un pachacuti.

En la tradicién oral andina los animales son protagonistas
de un sinntimero de relatos que nos revelan la relacién hombre-
animal, tanto en la confrontacién, como en la colaboracién con el ser
humano. Pablo Landeo’ sostiene que si bien los animales pertenecen
a la fauna andina, se asocian en muchos casos a una concepcion
escatologica, asumiendo roles benignos o malignos e identificindose
con la causa de los runakuna® al desempenar un papel influyente, ya
que poseen representatividad y ocupan un lugar significativo dentro
de la narracién.

6 En la tradicion oral andina, esta ave actia como el mensajero entre las deidades miticas y
los hombres. Por eso, cuando Gregorio Condori ve un avién por el cielo inmediatamente
establece una relacion andloga con el @llgamari y empieza a sentir esperanza, porque este
mundo al revés estd por reordenarse.

7 LANDEQO, Pablo. “Categorias andinas para una aproximacion al willakuy umallanchikpi
kagkuna. (Seres imaginarios en el mundo andino)”. Tesis. Lima: UNMSM, 2010.

8 Para ser runakuna debe contarse con tres condiciones: 1) Tener plena conciencia de
nuestra humanidad y del papel que nos toca desempefiar en la sociedad. Ejercer pleno
dominio sobre nuestros atributos como seres racionales. Conocer nuestra ascendencia,
identificarnos con ellos, valorar su memoria y preservar sus leyes. 2) Ser runa convoca
la presencia del otro, del runamasi (gente como yo), porque el sujeto iuga se humaniza
en cuanto se reconoce en el otro y a su vez es reconocido. Justifica el cardcter social del
hombre. 3) Es el acatamiento de las normas sociales, su reconocimiento y practica, las
que nos califica como runa. Esto significa formar parte de un territorio, en consecuencia
tener un origen comun, compartir las tradiciones del pueblo y hablar el mismo idi-
oma. Estas condiciones societales son las que permiten al 7#na trascender a Runa. Otras
normas que permiten adquirir el prestigio social que otorga esta categoria es participar
en las distintas actividades que benefician a la comunidad, practicar la reciprocidad,
desempenar funciones comunales y pasar diversos cargos en honor a los santos patrones
o dioses tutelares (Landeo 2010: 57-58).

Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644 97



MANUEL LARRU SALAZAR Y SARA VIERA MENDOZA

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

Por otra parte, Olivia Reginaldo’ sefiala que los animales adquieren
valores de acuerdo al tipo de interaccién que se establezca entre ellos,
pero también alude a las cualidades mitico-religiosas que éstos poseen.
Los lugares donde aparecen son reflejo de la organizacion espacial opuesta
y complementaria de la cosmovisién andina.

3. El simbolismo de los animales en el universo arguediano

Asicomo en la tradicién oral los animales cumplen una determinada
funcién, en el universo arguediano ocurre lo mismo. Por eso, afirmamos
que no es casual su incorporacién dentro de la trama argumental. Creemos
que su presencia es fundamental por el peso simbélico que portan y la
significaciéon que adquieren dentro del relato. Un ejemplo de lo expuesto
lo tenemos en “Orovilca”, relato en cual Arguedas introduce el sistema
tripartito andino interactuando en un mismo espacio desde el inicio de la
narracién: ave/hombre/serpiente.

En Los rios profundos, la presencia de la chiririnka (mosca azul), las
pulgas y los piojos actuando fuera de lo normal en el momento en el que
se instala la peste en Abancay, permite que se conviertan en animales con
carga significativa dentro de la novela. Lo mismo ocurre en “La agonia
de Rasu Niti”. La interaccién de las hormigas, el cuy, las moscas y el
condor en el preciso instante en el que el danzak inicia su Gltimo baile
marcan el momento liminar y mas tenso del relato. Asi, sucesivamente,
es posible que una lectura atenta permita detectar como la presencia
de un bestiario, que adquiere carga simbdlica, fuertemente metonimica,
estd intimamente ligada con el sustrato narrativo del texto, segtun la
estructura dual y tripartita andina.

A continuacion presentamos algunos de los animales que aparecen
en la obra de Arguedas, los cuales, nos permitirin comprender “el por
qué” de su incorporacion y qué funcién cumplen dentro de la narracion.
Aunque algunos tienen una alta valoracién en la tradicién oral (por

9 REGINALDO, Olivia (2010). Yanantin. “Dualidad en la serie de relatos orales andinos
sobre animales enamorados”. Tesis. Lima: UNMSM.

98 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011



ANIMALES DEL AIRE, DE LA TIERRA Y DEL SUBSUELO EN LA OBRA LITERARIA...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

ejemplo el condor, mensajero de la divinidad wamani o encarnacién de
la divinidad misma), Arguedas puede otorgarles nuevos significados.
En efecto, algunas de sus connotaciones cambian por el sentido que
portan, por la forma en la que se manifiestan y en cdmo su presencia
transforma el mundo del relato. De acuerdo con la interaccién y los
espacios simbdlicos en los que operan y aparecen los hemos dividido en
tres secciones: animales del aire (hanan pacha), animales de la tierra (kay
pacha) y animales del subsuelo (wku pacha).

3.1 Animales del aire (hanan pacha)

En varias ocasiones Arguedas se ha valido de la naturaleza,
insertando animales, para organizar los espacios sociales y simbélicos de
sus relatos. Sara Viera'® en el andlisis realizado a “Orovilca” menciona
que tanto la dualidad como la triparticién del sistema andino serdn los
articuladores del cuento desde el inicio de la narracién: “El chaucato ve
a la vibora y la denuncia; su lirica voz se descompone. Cuando descubre
a la serpiente venenosa lanza un silbido [...]. Los campesinos acuden
con urgencia, buscan el reptil y lo parten a machetazos. Los chaucatos
contemplan la degollacién de la vibora y se dispersan [...] hacia sus
querencias” (Arguedas 1983, tomo I: 173).

Aqui el chaucato (mundo de arriba) aparece en marcada oposicion
a la serpiente (mundo de abajo) y como elemento mediador, actuando
como un chawpi, aparece el hombre constituyéndose asi el sistema
tripartito de la cosmovisiéon andina. El titulo mismo ya condensa un
simbolismo mitico muy fuerte. Ur# en quechua significa gusano. Wilka
es antiguo, pero puede traducirse como tétem, es decir, como entidad
creadora de algo. Entonces el término estaria conectado con algo antiguo
y, precisamente, es de este elemento antiguo y sagrado de lo que se hablara
dentro del relato: la laguna de Orovilca. Y donde, ademas, habita un ser

10  Se trata de una ponencia, atn inédita, leida en el “Congreso Internacional “Los universos
literarios de José Marfa Arguedas””, organizado por la UNMSM en julio de 2011. La
autora realiza un analisis minucioso del cuento “Orovilca” y postula que este relato posee
un sustrato mitolégico.

Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644 99



MANUEL LARRU SALAZAR Y SARA VIERA MENDOZA

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

que se constituye como un enigma dentro de este nucleo narrativo: la
corvina de oro.

La organizaciéon inicial del relato, expresada en términos de
animales, se traslada hacia el interior de la trama en el conflicto que
aparece en el internado. Asi, la oposiciéon ave / serpiente sera derivada
hacia dos sujetos completamente opuestos: Salcedo y Wilster, cuya
intermediacion sera proporcionado por un chawpi que no serd el hombre
—como ya hemos visto en las lineas iniciales— mas bien es un centro
extrafo: la corvina de oro.

Basiandose en las nuevas investigaciones sobre la cosmovision
andina, Sara Viera sustenta sus afirmaciones en un estudio realizado por
Alfredo Narvaez'" sobre los signos y simbolos de poder en la cosmovisién
andina. Haciendo una exhaustiva exploracion desde la iconografia andina,
Narvéaez concluye que “cabeza y cola” —relacionadas con el ave, el felino
y la serpiente— es la unidad dual indivisible y arménica mas poderosa en
el mundo andino. Esta relacion se expresa en la existencia de una cabeza
cefalica (mundo de arriba) y una cabeza de menor poder y jerarquia que
pertenece al mundo de abajo.

Siguiendo estas afirmaciones Viera propone que ambos personajes,
Salcedo y Wilster, poseen claras connotaciones miticas. En el caso de Salcedo,
el rasgo mas resaltante y sobre el que la autora considera que descansa todo
su poder es su cabeza. Ello explicaria el énfasis que se hace sobre ella en
el relato: “tenia expresién [...] la llevaba en alto como un simbolo, a la
sombra de los claustros o de los grandes ficus, o en el patio que el sol denso
hacia resaltar su figura, toda ella pensativa” “no usaba sombrero; quizd por
eso era observada su brava cabeza” (Arguedas 0b. cit.: 177).

Este rasgo es lo que le confiere identidad, cualidades miticas y un
poder sobrenatural que le permite ver objetos mds alld de su alcance. Lo

11 Al respecto puede revisarse el articulo de Alfredo Narviez “Cabeza y cola: Expresion de
dualidad, religiosidad y poder en los Andes”.

100 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011



ANIMALES DEL AIRE, DE LA TIERRA Y DEL SUBSUELO EN LA OBRA LITERARIA...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

mismo sucede con su antagénico, Wilster, quien también es analizado
resaltando sus cualidades fisicas como la cabeza, el cuello, los ojos y las
piernas; ademas de encontrarse determinadas caracteristicas dentro del
relato que lo vinculan con el sapo: “Wilster era el sapo cada vez mas el
sapo” (Arguedas 0b. ¢it.: 181). En el manuscrito de Huarochir{ ambos, el
sapo v la serpiente, aparecen relacionados causando un desorden c6smico:
la enfermedad de Tamtafiamca.

{Por qué Arguedas articula este relato en base a dos personajes
Salcedo (asociado al chaucato) y Wilster (asociado a la serpiente) que
simbolizan el encuentro del mundo de arriba con el mundo de abajo?
Wilster, al asumir simbdlicamente el rol del miticoamaru (sapoy serpiente),
propicia un #inku entre el mundo de arriba y el de abajo causando no solo
desorden, sino un cambio césmico: la vuelta de Salcedo a una pacarina, es
decir, a la laguna de Orovilca y su posterior transformacion en la corvina
de oro (sobre el tema volveremos mds adelante, cuando analicemos los
animales del subsuelo).

De forma anéloga, Antonio Cornejo Polar'? detecta un plano
enteramente simboélico en Diamantes y Pedernales, y demuestra como el
killincho adquiere una densa carga semdntica dentro del relato al asumir
la representacion global del mundo indio. Asi tenemos que este cernicalo,
llamado inteligente Jovin, devora con avidez el cuello del potro negro de
don Mariano llamado “Halcon”. Cornejo Polar equipara esta escena con
“La agonia de Rasu Niti” donde el dansak ya moribundo exclama: “(...)
iSi oye! [...] lo que las patas de ese caballo han matado. La porquerfa
que ha salpicado sobre ti. Oye también el crecimiento de nuestro dios
que va a tragar los ojos de ese caballo. Del patrén no. iSin el caballo él es
solo excremento de borrego! El dios esta creciendo. iMatara al caballo!”
(Arguedas 1983, tomo I: 205-207).

Elindio Mariano, de Diamantes y Pedernales, es un arpista que esta al
servicio exclusivo de Aparicio, joven terrateniente que abusa cruelmente

12 Para mayores referencias puede revisarse Los universos narrativos de José Maria Arguedas.

Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644 101



MANUEL LARRU SALAZAR Y SARA VIERA MENDOZA

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

de los indios. Siempre estd acompafnado de un cernicalo (kllincho) y
aunque es muy talentoso, la gente lo ve como un #paz. Mientras que
Aparicio aparece, constantemente, montado en su potro negro llamado
“Halcon”. La muerte de Mariano a manos de Aparicio nos evoca el triunfo
de los espanoles sobre los indios.

La carga simbdlica de estos animales, asi como las posiciones que
ocupan dentro del relato aluden claramente al esquema del yanantin,
que antes hemos disefiado. Aparicio y el patrén de las tierras donde
vive Rasu Niti se ubican en la zona hanan-allanca, mientras que el #pa
Mariano y al dansak Rasu Niti ocupan la posicién #rin-allauca. Por
otro lado, el caballo de Aparicio y el del patrén del dansak ocupan la
posicién hanan-ichog, en tanto que el cernicalo y el condor (wamani)
que ilumina a Rasu Niti se ubican en la zona #rin-ichog. Sin embargo,
esta aparente victoria del mundo occidental (banan) sobre el mundo
indigena (#rin) que se produce en el plano del contenido, tanto en
“La agonia de Rasu Niti” como al final de la historia de Diamantes y
pedernales, se invierte en ambos relatos. Cuando Aparicio le da de comer
al cernicalo (#rin/ichog) la carne del cuello de su caballo (hanan-allauca)
que, en palabras de Cornejo Polar, representa “el mundo hispanizante
de los senores”, se produce la victoria del pueblo indigena sobre el
mundo occidental. Esta accién ocasionard un pachacuti discursivo, en
el plano de la expresién, que subvierte a un nivel simbdlico toda la
historia y reorganiza todo el yanantin. De modo que este cernicalo, que
asume la posicién del #pa y del pueblo indio, logra que se restablezca
el equilibrio y se inviertan las posiciones. Lo que antes era urin se
intercambia por hanan y viceversa.

Esta misma operacién se detecta en “La agonia de Rasu Niti”.
Cuando el dansak dice: “el dios esta creciendo iMataré al caballo!” se
estd refiriendo a una doble victoria. La primera anuncia el renacimiento
del dansak en su discipulo Atok Sayku afirmando la victoria del pueblo
indio —aspecto ya senalado por Roland Forgues (1998)—y, la segunda,
cuando predice el retorno del mitico Inkarri que reordenard el mundo
y acabard con las penurias del pueblo indigena (Cornejo Polar 1997:
164).

102 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011



ANIMALES DEL AIRE, DE LA TIERRA Y DEL SUBSUELO EN LA OBRA LITERARIA...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

En ambos relatos, los animales asumen, metonimicamente, la
posicién de los personajes principales. La relacién entre Mariano y el
cernicalo es evidente: “iSon amigos! iSe entienden! iLa misma alma
tienen seguro! [...] Mariano y el cernicalo no dejaban de mirarse. El
corazén del upa esta palpitando como si fuera killincho” (Arguedas 1983,
tomo II: 17). Existe entonces una comunion estrecha entre los personajes
y los animales, relacién que los lleva a ser méds que un solo ser. Este
aspecto también fue sefialado por Ortiz Rescaniere' quien advirtié como
“Halcon”, caballo de don Aparicio, presenta caracteristicas similares a las
de su duefo.

Rasu Niti, si bien es miembro de una comunidad indigena, no
es un runa cualquiera. Por ser hijo de un wamani grande posee fama y
prestigio en su aldea y en toda la region. El wamani, ademds de habitar en
él, forma parte suya. Por eso, cuando se traslada al cuerpo de Atok Sayku,
Rasu Niti pasa del kaypacha al ukupacha.

De acuerdo con la organizacion espacial del yanantin, propuesta
por Olivia Reginaldo para los animales, la zona hanan estd destinada a
los animales del aire y la zona #rin a los animales terrestres. Siguiendo
esta division es posible establecer las oposiciones e interrelaciones entre
el cernicalo, el céndor y el halcén, que si bien son animales del aire,
existen claras diferencias entre ellos. El cernicalo (é7//incho) es pequeno,
del tamafo de una paloma, pero fuerte como un céndor. Es superior al
condor y acaso al halcon puesto que ataca en grupo. En Los rios profundos
es el simbolo del apu K’'arwarasu y sale en los dias de cuaresma como un
ave de fuego, desde la cima mds alta, y da caza a los condores rompiéndoles
el lomo, haciéndolos gemir y humilldndolos.

Con respecto al condor y al halcén, el cernicalo asume un rol
superior debido a su actuacién colectiva. En cambio, el céndor y el halcon
son aves de presa solitarias. En el manuscrito de Huarochiri ambos son

13 ORTIZ RESCANIERE, Alejandro (2001). “La aldea como pardbola del mundo”.
Anthropologica, 19, pp. 424-434.

Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644 103



MANUEL LARRU SALAZAR Y SARA VIERA MENDOZA

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

bendecidos por Cuniraya, pero a diferencia del halcon, el condor presenta
una sacralidad mas intensa porque tiene la capacidad de transformarse
(como todos los dioses), puede desplazarse por lugares particularmente
distantes (de la puna hasta la costa por ejemplo), permite el paso de un
piso a otro del cosmos'® y es capaz de andar por el kzypacha y mantener
amores con mujeres".

En ambos relatos el condor y el halcén, aves sagradas en la tradicién
andina, se enfrentan a su contrario, el caballo: “simbolo del patrén real,
del sistema explotador, del dominio occidental y de la cultura impuesta
por la conquista (Cornejo Polar 1997: 165), y lo terminan venciendo en
una suerte de contienda simbdlica que espera su plasmacion en el plano
humano. Esta tensién entre el mundo de arriba (céndor, halcén) con
el kaypacha (caballo) produce un #inku, o encuentro liminar, que luego
permitira la superposicién de los opuestos (ku#7).

3.2 Animales de la tierra (kay pacha)

En la narrativa arguediana, el mundo animal tiene un
tratamiento similar al de los humanos, como lo ha senalado Milagros
Aleza'®. El animal sufre con el hombre, se identifica intimamente con
él. Ello se hace evidente en el cuento “Hijo solo”. En este relato existen
dos historias paralelas. Por un lado, estin los enfrentamientos de los
hermanos don Adalberto y don Angel, que prefiguran las contiendas de
los dos hermanos caines de Todas las sangres. Por otro, la de Singu e Hijo
Solo, el perro escudlido y huesudo que aparece de forma inusitada en la
casa hacienda una noche de tantas:

14 Véase “El zotro del cielo. Un mito sobre el origen de las plantas cultivadas y los
intercambios con el mundo sobrenatural” de César Itier.

15  Este tépico ha sido estudiado por Olivia Reginaldo en su tesis: Yanantin. “Dualidad en la
serie de relatos orales andinos sobre animales enamorados”.

16 ALEZA, Milagros. “Cosmovision andina y recursos lingiiisticos en la narrativa de José
Marfa Arguedas”. En Julio Calvo Pérez y Daniel Jorques Jiménez (editores): Estudios
de lengua y cultura amerindias 11. Lenguas, literaturas y medios. Valencia: Universidad de
Valencia, 1998, pp. 266-294.

104 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011



ANIMALES DEL AIRE, DE LA TIERRA Y DEL SUBSUELO EN LA OBRA LITERARIA...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

La velocidad de las palomas le oprimia el corazén; en cambio, e/
vuelo de las calandrias se retrataba en su alma, vivamente, lo regocijaba.
Los otros pajaros comunes no le atraian. Las calandrias cantaban
cerca, en los drboles proximos. A ratos, desde el fondo del bosque,
llegaba la luz tibia de las palomas. Creia Singu que de ese canto invisible
brotaba la noche porque el canto de la calandria ilumina como la luz,
vibra como ella, como el rayo de un espejo. | ...] Singu se sentaba sobre
la piedra. [...] Estaba mirando el camino de la huerta, cuando vio
entrar en el callejon empedrado del caserio, un perro escudlido, de
color amarillo. Andaba husmeando, con el rabo metido entre las
piernas. Tenfa “anteojos”; unas manchas redondas de color claro,
arriba de los ojos. [...] Singu buscaba un nombre. Recordaba
febrilmente nombres de perros.

—i“Hijo Solo”! —le dijo carifiosamente—. i“Hijoo Solo”! iPapacito!
iAmarillo! iNifito! iNinito! Como no huyd, sino que lo mird
sorprendido, alzando la cabeza, dudando, Singucha siguié
hablandole en quechua, con tono cada vez mas familiar.

—cHas venido por fin a tu duefio? ¢Dénde has estado, en qué
pueblo, con quién? Se bajé de la piedra, sonriendo. El perro no se
espant0, siguié mirandolo. Sus ojos también eran de color amarillo,
el iris se contraia sin decidirse (Arguedas 1983, tomo I: 195).

Singu y su perro Hijo Solo poseen caracteristicas comunes
que permiten confirmar la estrecha relacién e integracién de
ambos. El origen de Singu, el pequefio sirviente de don Alberto,
es muy similar al de Hijo Solo. El narrador no nos informa cémo
Singu llega al poder de don Alberto, solo nos dice que desde su
llegada a la hacienda lo dejé al cuidado de las cocineras. Ellas lo
alimentaron con leche, suero, desperdicios de comida, huesos, papa
y cuajada. Es un huérfano, recogido y desvalido como Hijo Solo,
quien también aparece de la nada y es alimentado con leche. Singu
“no era tonto”, no lloraba y cumplia las 6rdenes que le daban. Hijo
Solo procedia con sabiduria, como Singu. Por eso “comprendié cudl
era la condicién de sus duefios [y] no salié durante dias y semanas
del cuarto” (Arguedas 1983, tomo I: 196).

Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644 105



MANUEL LARRU SALAZAR Y SARA VIERA MENDOZA

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

El perro, en la cosmovisién andina, ayuda a los muertos a pasar del
kay pacha hacia el uku pacha. En Diamantes y pedernales Aparicio susurra
al oido del #pa Mariano que “lo acompanara como un perro blanco por
todos los silencios que debe de andar”. Hijo Solo representa més que eso.
Inicialmente Singu piensa que viene del mas alla, pero luego comprende
que el perro es muy joven para eso: “¢No habrd vuelto de acompaifiar a
su duefo, desde la otra vida?, pensé. Pero viéndole la barriga, y la forma
de las patas, comprendi6 que era ain muy joven. Solo los perros maduros
pueden guiar a sus duefios, cuando mueren en pecado y necesitan los ojos
del perro para caminar en la oscuridad de la otra vida” (Arguedas 1983,
tomo I: 197. Enfasis nuestro).

Gladys Marin'” detecta tres elementos que caracterizarfan a Hijo
Solo: el agua, la piedra y su color amarillo. En su lectura, este rasgo,
“color amarillo”, lo vincularfa a la piedra “amarilla” en la que Singu
estaba sentado cuando llegd. Antes que a la piedra, consideramos que
Hijo Solo puede ser asociado, por su color y la atmdsfera de armonia
que su presencia instaura, a la calandria. Cabe recordar que la calandria
canta al igual que el “jilguero”, nombre que también emplea Singu para
referirse al perro: “iPapacito! iFlor! iAmarillito! iJilguero!” (Arguedas
1983, tomo I: 200).

Segin Carlos Huamén'® esta ave se caracteriza por ser solitaria y
brindar serenidad a los hombres y a la naturaleza. En Todas las sangres
también se menciona que las calandrias limpian el pecho de toda angustia
o la ahondan mortalmente. Su caracteristico brillo y color amarillo
recuerdan la luz de la vida. Hijo Solo es amarillo, como ella, y asi como el
canto de la calandria purifica y dulcifica el alma, su presencia llena de paz
y de ternura a Singu: “Se abraz6 al cuello de ‘Hijo Solo’. Todavia pasaban
bandadas de palomas por el aire; y algunas calandrias, brillando. Hacia

17 MARIN, Gladys (1973). La experiencia americana en José Maria Arguedas. Buenos Aires:
Fernando Garcia Cambeiro.

18 HUAMAN, Carlos (2004). Pachachaka. Puente sobre el mundo. Narrativa, memoria y simbolo en
la obra de_José Maria Arguedas. México: UNAM.

106 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011



ANIMALES DEL AIRE, DE LA TIERRA Y DEL SUBSUELO EN LA OBRA LITERARIA...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

tiempo que Singu no sentia el tierno olor de un perro, la suavidad del
cuello y de su hocico” (ibid.).

No solo Singu es receptor del regocijo y ternura que le proporciona
Hijo Solo, también don Alberto reconoce que el perro ha traido cierta
tranquilidad: “Hubo un periodo de calma en la quebrada; coincidié con
la llegada de “Hijo Solo”. —Este perro puede ser mas de lo que parece—
comenté don Angel semanas después” (Arguedas 1983, tomo I: 199).

También es posible vincular los ojos amarillos de Hijo Solo, los
cuales tenfan: “la placidez de la luz, no del crepusculo sino del sol
declinante, que se posaba sobre las cumbres ya sin ardor, dulcemente”
(Arguedas 1983, tomo I: 198), con el canto de la calandria, que segin
el relato: “ilumina como luz, vibra como ella, como el rayo de un espejo”
(Arguedas 1983, tomo I: 195). La alusion al “sol declinante”, ademas
de remitirnos a la llegada de la noche, también nos remite a la dualidad
luz/sombra, que segtin Cereceda', es una de las dualidades que esta
relacionada al color, ya que la luz es “el origen de todos los colores”, y
la de la sombra, que nos hace recordar el tiempo de los gentiles®. El
color amarillo del perro se asocia al sol, mientras que “la cristalina luz
de sus ojos” al agua:

“Singucha alzé con una mano el hocico del perro, para mirarlo mas
detenidamente, e infundirle confianza. Vio que el iris de los ojos del
perro clareaba. El conocfa como era eso. El agua de los remansos
renace asi, cuando la tierra de los aluviones va asentandose. Aparecen
los colores de las piedras del fondo y de los costados, las yerbas
acudticas ondean sus ramas en la luz del agua que va clareando; los
peces cruzan sus rayos” (Arguedas 1983, tomo I: 197).

19 CERECEDA, Verdnica (1987). “Aproximaciones a una estética andina: de la belleza al
tinku”. En Thérese Bouysse-Cassagne ¢t al.: Tres reflexiones sobre el pensamiento andino. La
Paz: Hisbol.

20  Sobre el tema puede revisarse “Dioses y hombres de Huamanga” de Juan Ansién y Jan
Szmeniski. Véase el capitulo I (segunda parte) del libro de Juan Ansién Desde el rincin de
los muertos dedicado a los gentiles.

Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644 107



MANUEL LARRU SALAZAR Y SARA VIERA MENDOZA

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

Esta caracteristica, insistentemente remarcada por el narrador,
tiene como objetivo apuntar a la conjuncidn entre el mundo de arriba
(calandria) con el mundo de abajo (el agua y los peces). Esta pugna de
contrarios no solo alude al encuentro tensional, sino al cambio de roles
entre lo de arriba y lo de abajo e inversion del cosmos y del orden. La
presencia del perro en el relato no genera un pachacuti, pero si cambios
bruscos en la vida de Singu, los mismos que se produciran hacia el final
del relato. Volveremos sobre el punto cuando analicemos los animales del
subsuelo.

Otro aspecto interesante de la narrativa arguediana es que las
cualidades de los animales sirven para hacer comparaciones entre estos y
el hombre. Un ejemplo de ello lo tenemos en los relatos de Amor mundo.
Analizando el valor simbdlico de algunos animales en la cosmovisién
andina es posible entender las conductas de algunos personajes si se les
asocia con ellos.

Asi el chofer Ambrosio, personaje de “La huerta”, posee la misma
brutalidad libidinosa del chancho, al igual que el caballero del cuento “E/
horno viejo”: “Yo hijito le pego a mi mujer cuando estoy borracho, duro
le doy y después, me echo sobre ella como cerdo mismo [...] en eso de
ajuntarse con la mujer, el hombre no es hijo de Dios, maés hijo de Dios
son los animalitos” (Arguedas 1983, tomo I: 243). El chancho es un
animal que pertenece al kzy pacha, pero también se menciona que poco
antes de morir la persona que ha sido conflictiva y no ha tenido relaciones
armonicas con el resto de su comunidad, sale a vagar en forma de zorro,
zorrino o de un chancho?’.

La inclusién del grillo en “E/ horno viejo” aporta una simbologia
crucial en el contenido del cuento. En la tradicién oral andina, el grillo
se caracteriza por su gran capacidad sexual ya que vive en una actividad
reproductiva casi perpetua. En los estudios realizados sobre la simbologia

21 Véase los trabajos de César Itier. “El zorro del cielo. Un mito sobre el origen de las plantas
cultivadas y los intercambios con el mundo sobrenatural”. Bulletin del Instituto Francés de
Estudios Andinos. 1997, 26 (3), pp. 307-346.

108 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011



ANIMALES DEL AIRE, DE LA TIERRA Y DEL SUBSUELO EN LA OBRA LITERARIA...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

de los animales en el mundo andino, José Carlos Vilcapoma® sefiala que el
grillo posee connotaciones diferentes dependiendo de los espacios donde
se desenvuelven. Si se encuentra en el campo es un animal benefactor, pero
dentro de la casa, es casi siempre, signo de malos presagios y desventuras
ya sea por el canto o por el extremo comportamiento en su reproduccion,
es decir, por su capacidad sexual. En los relatos de Arguedas este insecto
aparece en el lugar donde estan los chanchos: “[en el corral] vivia un
chancho muy gordo [...]. Cantaban los grillos en ese sitio, oyé el chico,
con toda claridad, el contraste del ronquido del cerdo y la voz de los
grillos. ‘Uno de los grillitos estd llorando’. Aqui el Jonas atraviesa grillos
con una espina, por parejas, y les amarra un yugo de trigo para que aren”
(Arguedas 1983, tomo I: 222).

Ademis del grillo es posible constatar la presencia de otros insectos
—algunos ya mencionados— relacionados a la enfermedad o la muerte.
Tal es el caso del wayronqo, la chiririnka, las hormigas, las pulgas y los
piojos que Arguedas utiliza como elementos esenciales de la estructura
narrativa. En Los rios profundos, el didlogo entre Peluca y Ernesto sobre
la opa Marcelina, quien lleva ocho dias sin aparecer por los excusados,
suscita un gran preambulo que permite introducir dentro de la narracién
la figura del piojo y explicar su asociacién con la muerte:

—T1 has dicho que se estdan comiendo ya a los piojos de los muertos
{qué es eso hermanito? {Qué es eso?

—Si las familias se retinen. Le sacan al cadédver los piojos de la
cabeza y de toda su ropa, y con los dientes hermano, los chancan
[...] pero el muerto quien sabe por qué, se hierve de piojos, y dice
que Dios, en tiempos de peste, les pone alas a los piojos (Arguedas
1983, tomo III: 180).

De acuerdo con el momento y lugar donde aparece, el piojo
representa cosas distintas. Por ejemplo, una relacién sexual egoista y
dispersa, fuera del orden, favorece la propagacion y la multiplicacién de

22 VILCAPOMA, José Catlos (2010). De bestiarios a la mitologia andina. Insectos en metdfora
cultural. Lima: ANR.

Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644 109



MANUEL LARRU SALAZAR Y SARA VIERA MENDOZA

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

los piojos como le sucede al portero del colegio, luego de dormir con
la gpa. Por eso, Abraham interpreta como castigo de Dios que se haya
llenado de piojos y contagiado de peste después meterse a la cama con
una enferma “cuando ella no queria” (Arguedas 1983, tomo III: 187).

Marie-France Souffez?® sefiala que los piojos también aparecen
como castigo de un incesto y matan el fruto de los amores prohibidos.
Luego se desparraman por las chacras transformandose en plaga de los
alimentos de los hombres.

Ademis de la propagacion de los piojos y la peste también aparecen
las pulgas. Cuando Ernesto ya puede salir a la calle decide ir a la hacienda
Patibamba para ver a los colonos. Cruza la ciudad y la encuentra solitaria
con todos los negocios cerrados. Entonces se entera que pronto la ciudad
sera invadida por miles de colonos contagiados de la peste. Luego su
atencion se centra en una nifia de doce afos: “Vi entonces el ano de la
nifia, y su sexo pequenito, cubierto de bolsas blancas, de granos enormes
de piques; las bolsas blancas colgaban como en el trasero de los chanchos,
de los més asquerosos y abandonados de ese valle meloso” (Arguedas
1983, tomo III: 198).

Las pulgas y los piojos por ser insectos antropdfagos, pues se
alimentan de sangre humana, aluden metaféricamente a una regresion de
orden cultural dentro de la novela. Vladimir Sierra** propone que la causa
verdadera de las muertes de los colonos no serfa la peste, sino la pérdida
de los cédigos culturales. La completa sumisién y entrega a una cultura
extranjera es lo que les ha hecho perder todo hasta la identidad cultural por
eso “pululan en tierra ajena como gusanos; como cristianos reciben 6rdenes
de los mayordomos, que representan a Dios, que es el patrén hijo de Dios

23 Marie-France Souffez establece la relacién que hay entre Viracocha y el piojo. Véase “El
simbolismo del piojo en el mundo andino”.

24 SIERRA, Vladimir (2002). Heterogeneidad estructural. Lectura socioligica de José Maria
Arguedas y Jorge lcaza. Diss. Freie Universitit Berlin. Revisado el 8 de junio de 2011. www.
diss.fu-berlin.de/diss/servlets/.../FUDISS.../00_Titulo.pdf

110 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011



ANIMALES DEL AIRE, DE LA TIERRA Y DEL SUBSUELO EN LA OBRA LITERARIA...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

inalcanzable como él” (Arguedas 1983, tomo III: 186). Por lo tanto, no
estarfamos hablando de una peste bioldgica, sino cultural.

Que los colonos vaguen errantes “como piojos” nos recuerda al
mitico Cuniraya Viracocha, confundido con un pobre piojoso, que anduvo
como un dios pobre, pero era la divinidad més importante del mundo de
arriba. Este dios creador y civilizador para llevar la luz al mundo debi6
destruir a la primera humanidad (Montes Ruiz 1999: 66). Esa destrucciéon
mitica del mundo también se produce dentro de la novela. La llegada de
los colonos llenos de piojos a la ciudad es sefnal de inicio de un nuevo
orden (Forgues 1989: 171).

El siguiente gréfico, que toma como base la triparticion espacial
andina, permite visualizar el rol de estos insectos y su presencia en la
novela:

. icia la peste y
Hanan (arriba o : propicia g
( ) piojo (cabeza) masculino destruye ¢l vigjo orden
Kay (aqui) tinkuy: vida/muerte: peste kuti: nuevo orden
Uk (abajo) pulga (ano) femenino emerge trayendo la muerte

Los insectos estan claramente asociados a la enfermedad y la muerte.
Y es que la peste es obvia metafora de explotacién inhumana como también
lo establecieran movimientos indigenas del siglo X VI, tales como el Tazki
Ongoy y el Muru Onqoy. Explotacién alli donde la naturaleza sagrada exige
regeneracion, tinkuy verdadero, como en todo ecosistema armonioso, que
en el plano de lo humano debiera producirse. El mecanismo para lograrlo
es un pachacuti que emerja del mundo de abajo.

3.3 Animales del subsuelo («ku« pacha)

Si bien hemos hecho un breve recorrido por la obra de Arguedas
y hemos puesto de relieve la funcién que cumplen algunos animales

Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644 111



MANUEL LARRU SALAZAR Y SARA VIERA MENDOZA

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

dentro del texto, conviene destacar que tanto la funcién como su carga
simbolica varfan de acuerdo con la proximidad que tenga el narrador ante
el mundo andino. En un articulo anterior, hemos demostrado cémo el
autor implicito en la obra de Arguedas transita por un proceso de cambio
a nivel representacional e ideoldgico. De ahi que el punto de vista del
narrador / yo poético, construido en su produccién textual, pase por un
desplazamiento desde un narrador indigenista (relacionado con el punto
de vista occidental que se solidariza con un otro indio) a un narrador / yo
poético andino, que habla de su cultura en toda su complejidad (Cf. Larra
2010).

Este cambio de perspectiva que hemos propuesto, cuyo estadio
liminar se sitGa en Los rios profundos y que llega a su maxima expresion
con Katatay y con El zorvo de arriba y el zorro de abajo, se expresa a través
de las configuraciones y cargas que portan los animales. En “La agonia
de Rasu Niti” (1962), texto posterior a Los rivs. .., encontramos una gran
complejidad tanto en el mundo de la naturaleza como en los animales
presentes en el relato. Por ejemplo, no es casual que la focalizaciéon hecha
por el narrador a la habitacién donde yace el dansak se concentre en
resaltar a las moscas (asociadas a la muerte), las hormigas y el cuy (ambos
conectados con al mundo de abajo) cuyas significaciones en la tradicién
andina evidencian el transito por el que pasara Rasu Niti.

Esta plena conexion del narrador con una cosmovisiéon distinta a
la occidental, hace posible que Arguedas ademas de emplear animales
asociados con determinado espacio, ya sea al mundo de arriba (como el
halcén) o al mundo de abajo (como el Amaru), también inserte otros que
concentren o sinteticen ambas dimensiones. Este es el caso de la calandria
de fuego o el “jet” al que Arguedas llama “pez de viento”. En ambos casos,
se trata de entidades que poseen connotaciones no solo miticas, sino que
sintetizan la posibilidad de un pachacuti. Pero también nos encontramos,
en su magnifico bestiario, con animales liminares, capaces de habitar el
mundo de aqui (kzy) y de abajo (wku pacha) como, por ejemplo, los peces.
Una primera referencia al pez la encontramos en “Orovilca”, relato al que
ya nos hemos referido en otro apartado. Su personaje principal, Salcedo,
tiene dimensién mitica ya que ademds de estar asociado con la cabeza

112 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011



ANIMALES DEL AIRE, DE LA TIERRA Y DEL SUBSUELO EN LA OBRA LITERARIA...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

cefélica del mundo de arriba, esta vinculado al chaucato, y este, a su vez,
con la corvina de oro.

El chaucato y la corvina de oro poseen ciertas caracteristicas que
permiten relacionarlos. Acerca del chaucato se nos dice:

—El chaucato es un espécimen real; me refiero a la realeza, no a
las cosas. —Salcedo hablaba inspiradamente, sin mirar casi a su
interlocutor—. El chaucato es un principe como de los cuentos.
Debe ser un genio antiguo, iquefo. Es guiza el agua que se esconde
en el subsuelo de este valle y hace posible que la tierra produzca tres aiios,
a veces mds aios, sin ser vegada. Es en el fondo de la tierra, en los niicleos
adonde quizd solo llega la vaiz de los ficus mds viejos, hay agua cvistalina
y fecunda, cargada de la esencia de millones de minerales y de los
cuerpos carbonicos por los que se filtrd a la manera de un liquido
brujo. La voz del chaucato es el tnico indicio que bajo el sol
tenemos de es honda corriente (Arguedas 1983, tomo I: 174).

La asociacion del chaucato con el mundo del agua es una constante
durante todo el relato:

¢Por qué el chaucato descubre en el polvo a la vibora, que es del
color del polvo y hecha de fuego maligno? iLa oposicién absoluta!
La vibora de una parte especial, negada, del polvo, que a su vez
aprehende los rayos del sol, de la parte maligna del sol. !El agua la
niega; apaga el ardor! Por qué en la oscura entrafa, bajo la tierra,
el agua fresca, por la temperatura, la soledad y el largo proceso de
empurecimiento, adquiere el poder extremo, la belleza extrema

(tbid.).

El chaucato simboliza la conjuncién de ambos mundos, el de
arriba y el de abajo. Es ave y, a su vez, encarna el agua fértil y fresca del
subsuelo, por eso no es completamente heliaca como si lo son el céndor
y el halcén. Asi como la corvina de oro habita en la laguna de Orovilca,
un ambiente exclusivamente natural, por ser “la més lejana de la ciudad,
[y estar] en el desierto, tras una barrera de dunas”, el chaucato también

Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644 113



MANUEL LARRU SALAZAR Y SARA VIERA MENDOZA

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

pertenece a un mundo no urbano y extremadamente natural por eso “es
campesino [y] no va a los 4rboles de las ciudades”. La corvina pertenece
al mundo de abajo, pero al ser de oro, es un animal solar o urdnico, por
lo tanto, también posee claras connotaciones positivas que lo asocian con
el mundo de arriba.

En el relato, este sznku entre el chaucato y la serpiente es el inicio
del transito liminar que originard la posterior desapariciéon de Salcedo en
las aguas de Orovilca. Ello no significa la muerte del personaje, como ha
sido anotado por Gladys Marin. El agua simboliza la suma universal de
las virtualidades e implica tanto la muerte como el renacer (Eliade 1994:
76). Por lo tanto, la inmersién del personaje en las aguas de Orovilca
significa su regeneracion y retorno como corvina de oro, no su muerte:

Yo le dije al Inspector que lo buscdramos en el camino de
“Orovilca” al mar. Detras de los bosques de huarango, entre las
malezas que rodean la laguna, huellas ondulantes de viboras hay
marcadas en la arena. Las huellas suben algo por la pendiente
del desierto. iPor alli ha andado él; por ese punto debié iniciar su
viaje al mar! Me escucharon como a un nifio delirante, como a un
muchacho adicto a las apariciones e invenciones, como todos los
que viven entre los rios profundos y las montafias inmensas de los
Andes. ¢{La corvina de oro? ¢La estela que deja en el desierto? Me
tomaron desconfianza ¢Como iba a hablar, entonces, de la hermosa
iquefa que viaja entre las dunas agarrindose de unas frias aunque
transparentes aletas? Pero Salcedo, con el rostro ya revuelto, la piel
crujiendo bajo la costra de sangre, su cabeza cubierta por una larga
camisa rasgada, su nariz y los ojos negros, no iba volver. Cortaria
como un diamante el mar de arenas, las dunas, las piedras que
orillan el océano (Arguedas 0b. ciz.: 186).

A partir de “Orovilca”, Arguedas va insertando elementos que
resultan siendo intercambiables. Si bien los animales pertenecen
a espacios opuestos, el mundo de arriba (el chaucato) y el mundo de
abajo (la corvina de oro), no simbolizan una contradiccién en tanto que
cumplen con un elemento cognitivo esencial del mundo andino que es

114 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011



ANIMALES DEL AIRE, DE LA TIERRA Y DEL SUBSUELO EN LA OBRA LITERARIA...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

la dualidad. Incluso hay animales que sintetizan ambas dimensiones al
mismo tiempo, como es el caso del perro en el cuento “Hijo Solo”.

¢Por qué el narrador constantemente menciona que los ojos de
Hijo Solo albergan la luz declinante del sol? Creemos que su propdsito es
enfatizar la dualidad, ya que a través de ella se nos revela la conjuncién
entre el kzy pacha (mundo de los vivos asociado con el dia, la luz del sol y
lo masculino) con el #ku pacha (mundo de los muertos asociado a la noche
y lo femenino). Jurgen Golte” menciona que el zinku entre los contrarios
también puede entenderse como “el momento” antes de que se produzca
un ordenamiento futuro.

Después que Singucha provoca el incendio, el narrador nos dice
que “una llamarada pura empezd a lamer el bosque, a devorarlo” (Arguedas
1983, tomo I: 201). El fuego es presentado como un ser vivo que come y
devora toda la hacienda de don Adalberto. Este acto nos recuerda a Hijo
Solo cuando “lamia la leche haciendo ruido con las fauces”. El perro puede
asociarse a ese fuego “devorador” que arrasa la hacienda, pero también
puede vincularse con la fuerza purificadora dentro del relato (El énfasis
es nuestro).

Evidentemente, Hijo Solo sintetiza a los opuestos complementarios:
hanan (calandriafjilguero), fuego (color amarillo asociado al sol), blanco
(clarear de sus 0jos); vy, urin: agua (remanso de agua de sus ojos y los
peces), negro (color de la punta de sus orejas), noche (Hijo Solo llego
una noche y viene de la “otra vida”). El color amarillo del perro alude
claramente al sol, a la calandria y al fuego. Incluso la llegada del perro se
produce bajo el vuelo de las calandrias.

Agua y fuego son dos simbolos contradictorios, pero tienen una
estrecha relacién con la vida. Ambos estan sacralizados y poseen fuerzas

25 GOLTE, Jurgen. “Una paradoja en la investigacién histérica andina”. En Cosmologia y
miisica en los Andes de Max Peter Baumann (ed.). Madrid: Vervuert-Iberoamericana,

1996.

Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644 115



MANUEL LARRU SALAZAR Y SARA VIERA MENDOZA

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

poderosas. En el Manuscrito de Huarochiri Pariacaca es la divinidad del
agua. Hace caer las lluvias, lanza rayos, convierte el agua en nieve y vence
a Huallallo Carhuincho (divinidad del fuego). Ambas deidades estin en
permanente oposicién y complementacion, y tienen el poder de convertir
el agua en hielo.

Un aspecto a mencionar, y que resulta siendo mas complejo atn,
es cuando Singu e Hijo Solo se marchan de la hacienda y deciden irse: “z
los pueblos de altura o escalarian al cielo por algin arcoris”. (Enfasis nuestro).
El arcoiris, segin Mercedes Lépez Baralt®®, es un simbolo que trasciende
las fronteras culturales y encarna fuerzas poderosas. Estd vinculado al
sol, pero también al Amaru, otro de los animales importantes de la
cosmovisiéon andina, poseedor de densas connotaciones miticas, que, a su
vez, estd ligado a simbolos recurrentes en el mundo andino: la lluvia, el
granizo, la helada y el arcoiris.

El arcoiris establece un transito (el cese de la lluvia) o un cambio
(periodo seco y soleado). También es mediador entre el cielo y la tierra.
Hijo Solo al estar asociado con el mundo del agua, y por lo tanto
relacionarse seminticamente con el mundo del Amaru, actia como
mediador entre el cielo y la tierra. Trae armonia y una relativa paz a la
vida de Singu. Ello se evidencia en ese breve periodo de estabilidad entre
los dos hacendados, antes que la violencia y el odio de los “hermanos
caines” desaten la reaccién de Singu al quemar parte de la hacienda y huir
con su perro a las alturas.

Esta misma interrelacion de elementos opuestos agua/fuego, arriba/
abajo, pez/ave la hallamos en Katatay (temblar), el intenso poemario
de Arguedas, donde esa fuerza articulatoria también se muestra con
claridad indudable. Asi podemos verlo en “Oda al_Jet”, invento humano
denominado por el autor “pez golondrina de viento”:

26 Véase el capitulo 2 del libro E/ retorno del inca rey. Mito y profecia en el mundo andino.

116 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011



ANIMALES DEL AIRE, DE LA TIERRA Y DEL SUBSUELO EN LA OBRA LITERARIA...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

Dios Padre, Dios Hijo, Dios Espiritu Santo: no os encuentro, ya no
sois, he llegado al estadio que vuestros sacerdotes, y los antiguos,
llamaron el Mundo de Arriba. / En este mundo estoy, sentado, mas
cémodamente que en ningun sitio, sobre un lomo de fuego, / hierro
encendido, blanquisimo, hecho por la mano del hombre, pez de viento./
Si. “Jer” es su nombre./ las escamas de oro de todos los mares y los rivs
no alcanzarian a brillar como é brilla/ [ ...] el hombre es dios. Yo soy
hombre. E/ hizo este incontable pez golondyina de viento (Arguedas 1983,
tomo V: 241. Enfasis nuestro).

{Cémo explicar esta aparente contradiccion contenida en “pez
golondrina de viento”? Estermann, en sus estudios?’ acerca de la
interculturalidad andina, propone que el principio de complementariedad
no es el extremo de dos opuestos, sino la “integracién armoniosa de dos”:
la dualidad andina, hanan y urin (arriba y abajo). Este sistema dual no
es estable, mas bien implica inversién y alternancia: los conocidos kxti y
tinkuy, que aluden al encuentro tensional de contrarios para intercambiar, y
la regeneracion necesaria que haga posible toda renovacion.

Justamente el Amaru, la serpiente dios, sintetiza esa necesidad de
regeneracion, de un voltearse el mundo:

“Dicen que en los cerros lejanos, / que en los bosques sin fin, / #na
hambrienta serpiente, serpiente diosa, hija del Sol, dorada, estd buscando
hombres” ... iLevantate, ponte de pie: recibe ese ojo sin limites!
/ tiembla con su luz; sacidete con los drboles de la gran selva, /
empieza a gritar. / Formen una sola sombra, hombres, hombres de
mi pueblo;/ todos juntos / tiemblen con la luz que llega ./ Beban la
sangre durea de la serpiente dios. | La sangre ardiente llega al ojo de los
condores, | carga los cielos los hace danzar | desatarse y parir, crear. | Crea
ta, padre mio, vida/ hombre, semejante mio, querido” (Arguedas
1983, tomo V: 247-248).

27  Puede revisarse el capitulo 5 de su libro Filosofia andina. Estudio intercultural de la sabiduria
autictona andina.

Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644 117



MANUEL LARRU SALAZAR Y SARA VIERA MENDOZA

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

Asi como al ave tiene su par complementario con el pez, el Amaru lo
tiene en la calandria de fuego. Ambos animales simbolizan la posibilidad
de romper el cerco opresor estableciendo una relacién igualitaria, capaz
de fundar una nueva realidad. Por eso, afirma Arguedas en uno de sus
diarios:

“Quizds conmigo empieza a cerrarse un ciclo y abrirse otro en el
Pert y lo que él representa: se cierra el de la calandria consoladora,
del azote, del arrieraje, del odio impotente, de los fanebres
‘alzamientos’, del temor a Dios y del predominio de ese Dios y sus
protegidos, sus fabricantes; se abre el de la luz y la fuerza liberadora
invencible del hombre de Vietnam, el de la calandria de fuego, el
del dios liberador, aquel que se reintegra. Vallejo era el principio y
el fin” (Arguedas 1983, tomo V: 198).

118 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011



ANIMALES DEL AIRE, DE LA TIERRA Y DEL SUBSUELO EN LA OBRA LITERARIA...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

BIBLIOGRAFIA

ALEZA, Milagros (1998). “Cosmovisién andina y recursos lingtiisticos en
la narrativa de José Maria Arguedas”. En Julio Calvo Pérez
y Daniel Jorques Jimenez (editores): Estudios de lenguna y
cultura amerindias 11. Lenguas, literaturas y medios. Valencia:
Universidad de Valencia, pp. 266-294.

ARGUEDAS, José Maria (1983). Obras completas. Lima: Horizonte.

CERECEDA, Verénica (1987). “Aproximaciones a una estética andina:
de la belleza al tinku”. En Bouysse-Cassagne, Thérese;
Olivia Harris; Tristan Platt & Verdénica Cereceda (eds.):
Tres reflexiones sobre el pensamiento andino. La Paz: Hisbol.

CORNEJO POLAR, Antonio (1997). Los universos narrativos de José Maria
Avrguedas. Lima: Horizonte.

ELIADE, Mircea (1994). Lo sagrado y lo profano. Barcelona: Labor.

FORGUES, Roland (1989). José Maria Arguedas. Del pensamiento
dialéctico al pensamiento trdgico. Historia de una utopia. Lima:
Horizonte.

GOLTE, Jurgen (1996). “Una paradoja en la investigacién histérica
andina”. En Max Peter Baumann (ed.): Cosmologia y miisica
en los Andes. Madrid: Vervuert-Iberoamericana.

HUAMAN, Carlos (2004). Pachachaka. Puente sove el mundo. Narrativa,
memoria y simbolo en la obra de_José Maria Arguedas. México:
UNAM.

ITIER, César (1997). “El zorro del cielo. Un mito sobre el origen de
las plantas cultivadas y los intercambios con el mundo
sobrenatural”. Boletin del Instituto Francés de Estudios

Andinos, 26 (3), pp. 307-346.

Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644 119



MANUEL LARRU SALAZAR Y SARA VIERA MENDOZA

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

LANDEO MUNOZ, Pablo (2010). “Categorias andinas para una
aproximacion al willakuy umallanchikpi kagkuna. (Seres
imaginarios en el mundo andino)”. Tesis. Lima: UNMSM.

LARRU SALAZAR, Manuel (2010). “De una visiéon indigenista a
una vision andina en la obra de José Maria Arguedas”.
Contextos (= Revista del Departamento de Literatura de
la UNMSM), n.° 1, diciembre.

LOPEZ BARALT, Mercedes (1987). E/ retorno del inca rey. Mito y profecia
en el mundo andino. La Paz: Hisbol.

MARIN, Gladys (1973). La experiencia americana en_José Maria Arguedas.
Buenos Airess: Fernando Garcia Cambeiro.

LIENHARD, Martin (1981). Cultura popular andinay forma novelesca. Zorros
y danzantes en la iiltima novela de Arguedas. Lima: Tarea.

MONTES RUIZ, Fernando (1999). La Mascara de Piedra. Simbolismo y
personalidad aymaras en la bistoria. La Paz: Quipus.

NAVARRETE, Federico (2004). “¢Dénde queda el pasado? Reflexiones
sobre los cronotopos histéricos”. En Miguel Ledn Portilla e
al.: El historiador frente a la historia. El tiempo en mesoamérica.
México: UNAM.

ORTIZ RESCANIERE, Alejandro (2001). “La aldea como parabola del
mundo”. Anthropologica, 19, pp. 424-434.

ORTMANN, Dorothea (2002). Ciencias de la religion en el Persi. Lima:
Fondo editorial de la UNMSM.

QUISO, Victor (1994). “Kayuni yapu. Crianza de alpacas y llamas en
la comunidad de Ajanani Wajra K “ucho Puno”. En Grillo
et al.: Crianza andina de la chacra. Lima: PRACTEC, pp.
233-314.

120 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011



ANIMALES DEL AIRE, DE LA TIERRA Y DEL SUBSUELO EN LA OBRA LITERARIA...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

REGINALGO, Olivia (2010). Yanantin. “Dualidad en la serie de relatos
orales andinos sobre animales enamorados”. Tesis. Lima:
UNMSM.

ROWE, William (1979). Mito ¢ ideologia en la obra de José Maria Arguedas.
Lima: INC.

. (1996). Ensayos Arguedianos. Lima: Fondo editorial de
la UNMSM.

ROSTWOROWSKI, Maria (2000). Estructuras andinas del poder. Ideologia
religiosa y politica. 2da. edicién. Lima: Instituto de Estudios
Peruanos.

SANCHEZ GARRAFA, Rodolfo (2006). “Apus de los Cuatro Suyos:
construccién del mundo en los ciclos mitol6gicos de las
deidades montana”. Tesis doctoral. Lima: UNMSM.

SIERRA, Vladimir (2002). Heterogeneidad estructural. Lectura socioldgica de
José Maria Arguedas y Jorge Icaza. Diss. Freie Universitit
Berlin. Revisado el 8 de junio de 2011. www.diss.fu-berlin.
de/diss/servlets/.../FUDISS.../00_Titulo.pdf

SOUFFEZ, Marie-France (1985). “El simbolismo del piojo en el mundo
andino. Boceto filologico”. Anthropoligica, 4, pp. 171-202.

VALDERRAMA, Ricardo y ESCALANTE, Carmen (1977). Gregorio
Condori Mamani. Autobiografia. Cusco: Centro Bartolomé
de las Casas.

VARGAS LLOSA, Mario (1978). José Maria Arguedas. Entre sapos y
halcones. Madrid: Ediciones Cultura Hispanica del Centro
Iberoamericano de Cooperacion.

VIERA MENDOZA, Sara (2011). “Oralidad y sustrato mitolégico en el
cuento “Orovilca””. Ponencia inédita leida en el Congreso

Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644 121



MANUEL LARRU SALAZAR Y SARA VIERA MENDOZA
https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

Internacional “Los universos literarios de José Maria
Arguedas”.

VILCAPOMA, José Carlos (2010). De bestiarios a la mitologia andina.
Insectos en metdfora cultural. Lima: ANR.

ZUIDEMA, Tom (1989). Reyes y guerreros. Ensayos de cultura andina.
Comp. Manuel Burga. Lima: Fomciencias, Grandes
Estudios Andinos.

Correspondencia:

Manuel Larrt Salazar

Director de la Escuela Académico Profesional de Literatura de la Facultad de Letras y
Ciencias Humanas de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos.

Correo electrénico: larrusal@ec-red.com

Sara Viera Mendoza

Licenciada en Literatura por la Universidad Nacional Mayor de San Marcos.
Correo electrénico: v_smilagros@yahoo.es

122 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011



