
Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 91

Animales del aire, de la tierra y del subsuelo en la obra literaria...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

Bol. Acad. peru. leng. 52. 2011 (91-122)

ANIMALES DEL AIRE, DE LA TIERRA Y DEL SUBSUELO EN 
LA OBRA LITERARIA DE J. M. ARGUEDAS

ANIMAUX DE L’AIR, DE LA TERRE ET DU SOUS-SOL DANS 
L’OEUVRE LITTÉRAIRE DE J. M. ARGUEDAS

AIR, EARTH AND UNDERGROUND ANIMALS INSIDE THE 
LITERARY WORK BY J. M. ARGUEDAS

Manuel Larrú Salazar
Sara Viera Mendoza

Universidad Nacional Mayor de San Marcos

Resumen:
En este artículo nos proponemos examinar el rol que juegan los animales 
dentro del universo narrativo en la obra de JMA. ¿Por qué el autor 
inserta continuamente diversos seres de la naturaleza que concentran 
una densa carga semántica? Su incorporación no es anodina. Antes 
bien, poseen una significación y expresan un determinado modo de ver 
y entender la realidad, el mismo que obedece a los dos sistemas de la 
cosmovisión andina: al dual, opuesto (hanan-hurin) y complementario 
(ichoq/allauca); y, al tripartito (hanan pacha/uku pacha/kay pacha). Para 
el efecto, apelaremos a la noción de “cronotopo histórico andino”, ya 
que esta categoría teórica, desarrollada por Federico Navarrete, nos 
permitirá establecer cómo Arguedas va configurando los espacios 
simbólicos y sociales en su obra. 

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

e-ISSN: 2708-2644 



92     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

Résumé:  
Dans cet article nous nous proposons d’examiner le rôle que jouent les 
animaux dans l’univers narratif dans l’œuvre de JMA. Pourquoi l’auteur 
insère constamment des divers êtres de la nature qui concentrent une 
dense charge sémantique? Son incorporation n’est pas anodine, bien 
au contraire, ils possèdent une signification et expriment une manière 
déterminée de voir et comprendre la réalité, la même qui obéit aux 
deux systèmes de la cosmovision andine: la dual opposé (hanan-hurin) et 
complémentaire (ichoq/allauca); et, au tripartite (hanan pacha/uku pacha/
kay pacha). A cet effet, nous ferons appel à la notion de “chronotope 
historique andine” puisque cette catégorie théorique, développé par 
Federico Navarrete, nous permettra d’établir comment Arguedas donne 
forme aux espaces symboliques et sociaux de son œuvre.

Abstract:  
In this article we propose to examine the role animals take inside the 
narrative universe of the work by JMA. Why did the author constantly 
inserts various beings of nature that concentrates a heavy charge of 
semantic load? His incorporation is not andean, rather, they possess a 
meaning and express a certain way of seeing and understanding reality, 
the same that follows the two systems of the Andean cosmovision: the 
dual, opposite (hanan-hurin) and complementary (ichoq/allauca); and, 
the tripartite (hanan pacha/uku pacha/kay pacha). For this purpose, we 
will appeal to the notion of “Andean historical chronotope” since this 
theoretical category, developed by Federico Navarrete, will allow us to 
settle how Arguedas forms the symbolic and social spaces in his work.
	
Palabras clave:
José María Arguedas; bestiario; cosmovisión andina. 

Mots clés:
José María Arguedas; bestiaire; cosmovision andine. 

Key words:
José María Arguedas; bestiary; Andean cosmovision. 



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 93

Animales del aire, de la tierra y del subsuelo en la obra literaria...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

Fecha de recepción:	 07/10/2011
Fecha de aceptación:	 26/10/2011	

Los estudiosos de la obra literaria de J.M. Arguedas, por ejemplo, 
Cornejo Polar, Tomás Escajadillo, Martin Lienhard, William Rowe, 
Roland Forgues, solo por citar algunos, han subrayado el vínculo profundo 
que existe entre el universo andino y la apasionada escritura del insigne 
andahuaylino, al punto de constituirse en una dimensión estructural de 
su obra, esto es, que sin la presencia de los densos espacios simbólicos 
andinos –no como aspecto del paisaje ni como decorado– sería imposible 
la constitución de su obra. 

En toda su producción literaria, puede sentirse la profundidad 
de la cultura andina no solo a través de la música, sino también de la 
naturaleza. A diferencia del indigenismo ortodoxo, donde el mundo 
representado cumplía con producir el efecto de verosimilitud, en la obra 
de JMA, este sí es parte integrante de la significación del texto y juega un 
rol activo  e importante dentro de la narración, porque expresa una lógica 
y un universo simbólico específico.

Roland Forgues1 ya ha señalado que el paisaje incorporado en su 
obra no es un recurso narrativo ni funciona como telón de fondo en los 
relatos. Al contrario, es un actor más dentro de la trama argumental y, 
por lo tanto, está a la par de los personajes. Por eso, puede dialogar con 
ellos. Solo por citar un ejemplo aludimos a la forma como el niño Ernesto, 
personaje central de Los ríos profundos, se comunica con el río (Pachachaca) 
o habla del zumbayllu. Ambos elementos reflejan ese diálogo que existe 
entre la naturaleza y los seres humanos que están allí. 

Martín Lienhard2, en su análisis sobre El zorro de arriba y zorro de 
abajo, también alude al modo en el que Arguedas emplea mecanismos 

1	 FORGUES, Roland (1989). José María Arguedas. Del pensamiento dialéctico al pensamiento 
trágico. Historia de una utopía. Lima: Horizonte. 

2	 LIENHARD, Martín (1981). Cultura  popular  andina y forma novelesca. Zorros y danzantes en 
la  última novela de Arguedas. Lima: Tarea. 



94     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

simbólicos de la cultura andina para irrumpir y organizar la estructura 
narrativa. Evidentemente estamos ante el uso de formas cognitivas 
indígenas que ordenan el mundo dentro de la novela.  Se trata, entonces, 
de una perspectiva indígena interna que surge por causa del conflicto 
entre un referente de “abajo” y una instancia narrativa de “arriba”:

La irrupción de lo mitológico en esta novela es consecuencia de la 
relaciones que existen entre este texto y un universo mitológico 
concreto, el de los campesinos andinos anteriores o posteriores 
a la conquista española […] cada una de las dos series  (arriba/
abajo) presenta elementos pertenecientes a varios órdenes y sin 
articulación directa. Al orden mitológico pertenece la oposición 
Tutaykire/“virgen ramera”, mientras que la pareja inmigración/ 
Chimbote se refiere a la historia. El encuentro entre Asto y 
la Argentina forma parte de los acontecimientos novelescos, 
pero su paralelismo con el encuentro mitológico es bastante 
evidente; además, la oposición Asto/Argentina es un caso 
particular y una traducción novelesco del fenómeno histórico 
del encuentro entre la sierra y la costa. […] la oposición de las 
dos series, respectivamente la de arriba y la de abajo, connota 
clara e insistentemente una oposición varón /hembra que se 
puede referir a lo que los antropólogos llaman “relaciones de 
parentesco” (Lienhard 1981: 81).

  
Pero nos interesa explorar su obra desde otra perspectiva, una que 

nos permita entender por qué el autor inserta continuamente ciertos seres 
que concentran una densa carga semántica. Nos referimos a los animales 
que Arguedas introduce a lo largo de toda su obra. 

1. La organización espacio-temporal de la cosmovisión andina

El espacio, a pesar de la complejidad y ambigüedad de su noción, 
es un componente integrante e imprescindible en la construcción 
narrativa. Es un elemento estructural cuya finalidad no se reduce a 
ser solo el ámbito donde se desarrollan las acciones, sino que ayuda 
a configurar los rasgos de los personajes e influye en sus conductas, 



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 95

Animales del aire, de la tierra y del subsuelo en la obra literaria...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

llegando a erigirse, en algunos casos, en el verdadero eje determinante 
y definitorio de la obra literaria. 

Mijail Bajtin define la noción de cronotopo como: “(…) la conexión 
esencial de relaciones temporales y espaciales asimiladas artísticamente 
en la novela” (1991: 237). Federico Navarrete3, tomando esta definición, 
propone la existencia de un cronotopo histórico. Sin embargo, su definición 
no se limita a proporcionar únicamente un marco espacio-temporal para 
localizar eventos y personajes de la narración, como propone Bajtin. Más 
bien señala que estos cronotopos otorgan sentido a los eventos y a las 
acciones de los personajes dentro de la trama.

 Como la concepción del tiempo y espacio varía de cultura en 
cultura, entonces, cada tradición cultural posee su propio cronotopo 
histórico. En base a estas reflexiones, Navarrete propone y analiza los 
cronotopos históricos de tres tradiciones culturales distintas: la occidental, 
la mesoamericana y la andina. En el caso del cronotopo andino, arguye 
que el tiempo no es un continuum lineal ni tampoco es una dimensión 
independiente del espacio. El pasado coexiste con el presente y se 
reactualiza a través de cataclismos cósmicos. 

Hablar de tiempo y espacio en la cosmovisión andina es aludir 
a la organización dual y tripartita del mundo. La dualidad alude a 
las dos sayas o mitades opuestas y complementarias; una zona alta o 
hanansaya (hanan) que corresponde al mundo de arriba y se asocia con 
lo masculino, la otra es la zona baja o urinsaya (hurin) que corresponde 
al mundo de abajo y se asocia con lo femenino. A esta oposición habría 
que incorporar un tercer elemento que actúa como mediador, porque 
compensa las asimetrías al propiciar un equilibrio armónico atenuando 
los conflictos antagónicos y alentando la reciprocidad que favorezca la 
complementación. Este elemento mediador incorporado a la oposición 

3	 NAVARRETE, Federico. “¿Dónde queda el pasado? Reflexiones sobre los cronotopos 
históricos”. En Miguel León Portilla et al.: El historiador frente a la historia. El tiempo en 
Mesoamérica. México: UNAM, 2004.  



96     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

binaria genera un sistema tripartito: nos referimos al hanan, kay y uku o 
urin pacha.

Esta organización vertical o de correspondencia dual, equilibrada 
por el kay pacha, (mundo de acá), se conecta con el orden horizontal 
de complementariedad estructurando una organización cuadripartita, 
conocida como suyu. Entonces, tenemos un hanan y un urin allauca 
(arriba y abajo derecha), cuyo complemento simétrico es hanan y 
urin ichoq (arriba y abajo izquierda). El conjunto de este sistema dual 
y cuadripartito, basado en los pares simétricos y complementarios se 
conoce como Yanantin (Rostworowski 2000: 22-23). Los mecanismos de 
movimiento de este cronotopo andino se denominan tinku (encuentro de 
contrarios para generar intercambios) y kuti, turno, cuya significación 
primera es regeneración. Es preciso, además, anotar que en la cognición 
andina el otro (la comunidad, la naturaleza, etc.) asume el lugar desde 
donde se mira al sujeto, es decir, el ego comunitario es lo privilegiado y 
no el individual.

Tom Zuidema4 menciona cómo, en cada suyu, podemos encontrar 
también una subdivisión opuesta y complementaria hanan / hurin, la 
misma que obedece a una jerarquía de orden social no étnica. 

2. Los animales dentro de la cosmovisión andina

Los animales forman parte importante en la vida del hombre 
andino. Cada uno de ellos son portadores de una determinada 
significación y cumplen una función. Por eso  –como bien afirma Víctor 
Quiso5– no existen animales perjudiciales. Pueden servir de alimento, ser 
empleados para diagnosticar enfermedades, anuncian cambios climáticos 
–la presencia de los  kusikusi (las arañas) predice la proximidad de la 
helada–. 

4	 ZUIDEMA, Tom. Reyes y guerreros. Ensayos de cultura andina. Comp. Manuel Burga. Lima:     
Fomciencias, Grandes Estudios Andinos, 1989.

5	 QUISO, Víctor. “Kayuni yapu. Crianza de alpacas y llamas  en la comunidad de Ajanani 
Wajra K´ucho Puno”. En Grillo et al.: Crianza andina de la chacra. Lima: PRACTEC, 1994, 
pp. 233-314.



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 97

Animales del aire, de la tierra y del subsuelo en la obra literaria...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

Por otro lado, hay animales que, dependiendo de los espacios, 
contextos y momentos en que aparecen, nos advierten cambios 
cósmicos por las cargas simbólicas que portan. Para Gregorio Condori 
la llegada del allqamari6 es la señal que presagia el fin del mundo. Del 
mismo modo, el amaru es una divinidad ctónica que se opone al orden 
establecido, porque encarna las fuerzas destructivas de la naturaleza 
y amenaza el orden actual; por ello, su presencia genera la posibilidad 
de un pachacuti. 

En la tradición oral andina los animales son protagonistas 
de un sinnúmero de relatos que nos revelan la relación hombre-
animal, tanto en la confrontación, como en la colaboración con el ser 
humano. Pablo Landeo7 sostiene que si bien los animales pertenecen 
a la fauna andina, se asocian en muchos casos a una concepción 
escatológica, asumiendo roles benignos o malignos e identificándose 
con la causa de los runakuna8 al desempeñar un papel influyente, ya 
que poseen representatividad y ocupan un lugar significativo dentro 
de la narración.

6	 En la tradición oral andina, esta ave actúa como el mensajero entre las deidades míticas y 
los hombres. Por eso, cuando Gregorio Condori ve un avión por el cielo inmediatamente 
establece una relación análoga  con el allqamari y empieza a sentir esperanza, porque este 
mundo al revés está por reordenarse.

7	 LANDEO, Pablo. “Categorías andinas para una aproximación al willakuy umallanchikpi 
kaqkuna. (Seres imaginarios en el mundo andino)”. Tesis. Lima: UNMSM, 2010.

8	 Para ser runakuna debe contarse con tres condiciones: 1) Tener plena conciencia de 
nuestra humanidad y del papel que nos toca desempeñar en la sociedad. Ejercer pleno 
dominio sobre nuestros atributos como seres racionales. Conocer nuestra ascendencia, 
identificarnos con ellos, valorar su memoria y preservar sus leyes. 2) Ser runa convoca 
la presencia del otro, del runamasi (gente como yo), porque el sujeto ñuqa se humaniza 
en cuanto se reconoce en el otro y a su vez es reconocido. Justifica el carácter social del 
hombre. 3) Es el acatamiento de las normas sociales, su reconocimiento y práctica, las 
que nos califica como runa. Esto significa formar parte de un territorio, en consecuencia 
tener un origen común, compartir las tradiciones del pueblo y hablar el mismo idi-
oma. Estas condiciones societales son las que permiten al runa trascender a Runa. Otras 
normas que permiten adquirir el prestigio social que otorga esta categoría es participar 
en las distintas actividades que benefician a la comunidad, practicar la reciprocidad, 
desempeñar funciones comunales y pasar diversos cargos en honor a los santos patrones 
o dioses tutelares (Landeo 2010: 57-58).



98     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

Por otra parte, Olivia Reginaldo9 señala que los animales adquieren 
valores de acuerdo al tipo de interacción que se establezca entre ellos, 
pero también alude a las cualidades mítico-religiosas que éstos poseen. 
Los lugares donde aparecen son reflejo de la organización espacial opuesta 
y complementaria de la cosmovisión andina. 

3. El simbolismo de los animales en el universo arguediano

Así como en la tradición oral los animales cumplen una determinada 
función, en el universo arguediano ocurre lo mismo. Por eso, afirmamos 
que no es casual su incorporación dentro de la trama argumental. Creemos 
que su presencia es fundamental por el peso simbólico que portan y la 
significación que adquieren dentro del relato. Un ejemplo de lo expuesto 
lo tenemos en “Orovilca”, relato en cual Arguedas introduce el sistema 
tripartito andino interactuando en un mismo espacio desde el inicio de la 
narración: ave/hombre/serpiente.

 En Los ríos profundos, la presencia de la chiririnka  (mosca azul), las 
pulgas y los piojos actuando fuera de lo normal en el momento en el que 
se instala la peste en Abancay, permite que se conviertan en animales con 
carga significativa dentro de la novela. Lo mismo ocurre en “La agonía 
de Rasu Ñiti”. La interacción de las hormigas, el cuy, las moscas y el 
cóndor en el preciso instante en el que el danzak inicia su último baile 
marcan el momento liminar y más tenso del relato. Así, sucesivamente, 
es posible que una lectura atenta permita detectar cómo la presencia 
de un bestiario, que adquiere carga simbólica, fuertemente metonímica, 
está íntimamente ligada con el sustrato narrativo del texto, según la 
estructura dual y tripartita andina.

A continuación presentamos algunos de los animales que aparecen 
en la obra de Arguedas, los cuales, nos permitirán comprender “el por 
qué” de su incorporación y qué función cumplen dentro de la narración. 
Aunque algunos tienen una alta valoración en la tradición oral (por 

9	 REGINALDO, Olivia (2010). Yanantin. “Dualidad en la serie de relatos orales andinos 
sobre animales enamorados”. Tesis. Lima: UNMSM.



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 99

Animales del aire, de la tierra y del subsuelo en la obra literaria...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

ejemplo el cóndor, mensajero de la divinidad wamani o encarnación de 
la divinidad misma), Arguedas puede otorgarles  nuevos significados. 
En efecto, algunas de sus connotaciones cambian por el sentido que 
portan, por la forma en la que se manifiestan y en cómo su presencia 
transforma el mundo del relato. De acuerdo con la interacción y los 
espacios simbólicos en los que operan y aparecen los hemos dividido en 
tres secciones: animales del aire (hanan pacha), animales de la tierra (kay 
pacha) y animales del subsuelo (uku pacha). 

3.1 Animales del aire (hanan pacha)

En varias ocasiones Arguedas se ha valido de la naturaleza, 
insertando animales, para organizar los espacios sociales y simbólicos de 
sus relatos. Sara Viera10 en el análisis realizado a “Orovilca” menciona 
que tanto la dualidad como la tripartición del sistema andino serán los 
articuladores del cuento desde el inicio de la narración: “El chaucato ve 
a la víbora y la denuncia; su lírica voz se descompone. Cuando descubre 
a la serpiente venenosa lanza un silbido […]. Los campesinos acuden 
con urgencia, buscan el reptil y lo parten a machetazos. Los chaucatos 
contemplan la degollación de la víbora y se dispersan […] hacia sus 
querencias” (Arguedas 1983, tomo I: 173).

 Aquí el chaucato (mundo de arriba) aparece en marcada oposición 
a la serpiente (mundo de abajo) y como elemento mediador, actuando 
como un chawpi, aparece el hombre constituyéndose así el sistema 
tripartito de la cosmovisión andina. El título mismo ya condensa un 
simbolismo mítico muy fuerte. Uru en quechua significa gusano. Wilka 
es antiguo, pero puede traducirse como tótem, es decir, como entidad 
creadora de algo. Entonces el término estaría conectado con algo antiguo 
y, precisamente, es de este elemento antiguo y sagrado de lo que se hablará 
dentro del relato: la laguna de Orovilca. Y donde, además, habita un ser 

10	 Se trata de una ponencia, aún inédita, leída en el “Congreso Internacional ´Los universos 
literarios de José María Arguedas´”, organizado por la UNMSM en julio de 2011. La 
autora realiza un análisis minucioso del cuento “Orovilca” y postula que este relato posee 
un sustrato mitológico. 



100     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

que se constituye como un enigma dentro de este núcleo narrativo: la 
corvina de oro.

La organización inicial del relato, expresada en términos de 
animales, se traslada hacia el interior de la trama en el conflicto que 
aparece en el internado. Así, la oposición ave / serpiente será derivada 
hacia dos sujetos completamente opuestos: Salcedo y Wilster, cuya 
intermediación será proporcionado por un chawpi que no será el hombre 
–como ya hemos visto en las líneas iniciales– más bien es un centro 
extraño: la corvina de oro. 

Basándose en las nuevas investigaciones sobre la cosmovisión 
andina, Sara Viera  sustenta sus afirmaciones en un estudio realizado por 
Alfredo Narváez11 sobre los signos y símbolos de poder en la cosmovisión 
andina. Haciendo una exhaustiva exploración desde la iconografía andina, 
Narváez concluye que “cabeza y cola” –relacionadas con el ave, el felino 
y la serpiente– es la unidad dual indivisible y armónica más poderosa en 
el mundo andino. Esta relación se expresa en la existencia de una cabeza 
cefálica (mundo de arriba) y una cabeza de menor poder y jerarquía que 
pertenece al mundo de abajo. 

Siguiendo estas afirmaciones Viera propone que ambos personajes, 
Salcedo y Wilster, poseen claras connotaciones míticas. En el caso de Salcedo, 
el rasgo más resaltante y sobre el que la autora considera que descansa todo 
su poder es su cabeza. Ello explicaría el énfasis que se hace sobre ella en 
el relato: “tenía expresión […] la llevaba en alto como un símbolo, a la 
sombra de los claustros o de los grandes ficus, o en el patio que el sol denso 
hacía resaltar su figura, toda ella pensativa” “no usaba sombrero; quizá por 
eso era observada su brava cabeza” (Arguedas ob. cit.: 177).

Este rasgo es lo que le confiere identidad, cualidades míticas y un 
poder sobrenatural que le permite ver objetos más allá de su alcance. Lo 

11	 Al respecto puede revisarse el artículo de Alfredo Narváez “Cabeza y cola: Expresión de 
dualidad, religiosidad y poder en los Andes”.



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 101

Animales del aire, de la tierra y del subsuelo en la obra literaria...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

mismo sucede con su antagónico, Wilster, quien también es analizado 
resaltando sus cualidades físicas como la cabeza, el cuello, los ojos y las 
piernas; además de encontrarse determinadas características dentro del 
relato que lo vinculan con el sapo: “Wilster era el sapo cada vez más el 
sapo” (Arguedas ob. cit.: 181). En el manuscrito de Huarochirí ambos, el 
sapo y la serpiente, aparecen relacionados causando un desorden cósmico: 
la enfermedad de Tamtañamca.   

¿Por qué Arguedas articula este relato en base a dos personajes 
Salcedo (asociado al chaucato) y Wilster (asociado a la serpiente) que 
simbolizan el encuentro del mundo de arriba  con el mundo de abajo? 
Wilster, al asumir simbólicamente el rol del mítico amaru (sapo y serpiente), 
propicia un tinku entre el mundo de arriba y el de abajo causando no solo 
desorden, sino un cambio cósmico: la vuelta de Salcedo a una pacarina, es 
decir, a la laguna de Orovilca y su posterior transformación en la corvina 
de oro (sobre el tema volveremos más adelante, cuando analicemos los 
animales del subsuelo).   

 De forma análoga, Antonio Cornejo Polar12 detecta un plano 
enteramente simbólico en Diamantes y Pedernales, y demuestra como el 
killincho adquiere una densa carga semántica dentro del relato al asumir 
la representación global del mundo indio. Así tenemos que este cernícalo, 
llamado inteligente Jovín, devora con avidez el cuello del potro negro de 
don Mariano llamado “Halcón”. Cornejo Polar equipara esta escena con 
“La agonía de Rasu Ñiti” donde el dansak ya moribundo exclama: “(…) 
¡Sí oye! […] lo que las patas de ese caballo han matado. La porquería 
que ha salpicado sobre ti. Oye también el crecimiento de nuestro dios 
que va a tragar los ojos de ese caballo. Del patrón no. ¡Sin el caballo él es 
solo excremento de borrego! El dios está creciendo. ¡Matará al caballo!” 
(Arguedas 1983, tomo I: 205-207).   

El indio Mariano, de Diamantes y Pedernales, es un arpista que está al 
servicio exclusivo de Aparicio, joven terrateniente que abusa cruelmente 

12	 Para mayores referencias puede revisarse Los universos narrativos de José María Arguedas.



102     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

de los indios. Siempre está acompañado de un cernícalo (killincho) y 
aunque es muy talentoso, la gente lo ve como un upa. Mientras que 
Aparicio aparece, constantemente, montado en su potro negro llamado 
“Halcón”. La muerte de Mariano a manos de Aparicio nos evoca el triunfo 
de los españoles sobre los indios. 

La carga simbólica de estos animales, así como las posiciones que 
ocupan dentro del relato aluden claramente al esquema del yanantin, 
que antes hemos diseñado. Aparicio y el patrón de las tierras donde 
vive Rasu Ñiti se ubican en la zona hanan-allauca, mientras que el upa 
Mariano y al dansak Rasu Ñiti ocupan la posición urin-allauca. Por 
otro lado, el caballo de Aparicio y el del patrón del dansak ocupan la 
posición hanan-ichoq, en tanto que el cernícalo y el cóndor (wamani) 
que ilumina a Rasu Ñiti se ubican en la zona urin-ichoq. Sin embargo, 
esta aparente victoria del mundo occidental (hanan) sobre el mundo 
indígena (urin) que se produce en el plano del contenido, tanto en 
“La agonía de Rasu Ñiti” como al final de la historia de Diamantes y 
pedernales, se invierte en ambos relatos. Cuando Aparicio le da de comer 
al cernícalo (urin/ichoq) la carne del cuello de su caballo (hanan-allauca) 
que, en palabras de Cornejo Polar, representa “el mundo hispanizante 
de los señores”, se produce la victoria del pueblo indígena sobre el 
mundo occidental. Esta acción ocasionará un pachacuti discursivo, en 
el plano de la expresión, que subvierte a un nivel simbólico toda la 
historia y reorganiza todo el yanantin. De modo que este cernícalo, que 
asume la posición del upa y del pueblo indio, logra que se restablezca 
el equilibrio y se inviertan las posiciones. Lo que antes era urin se 
intercambia por hanan y viceversa. 

Esta misma operación se detecta en “La agonía de Rasu Ñiti”. 
Cuando el dansak dice: “el dios está creciendo ¡Matará al caballo!” se 
está refiriendo a una doble victoria. La primera anuncia el renacimiento 
del dansak en su discípulo Atok Sayku afirmando la victoria del pueblo 
indio –aspecto ya señalado por Roland Forgues (1998)– y, la segunda, 
cuando predice el retorno del mítico Inkarri que reordenará el mundo 
y acabará con las penurias del pueblo indígena (Cornejo Polar 1997: 
164). 



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 103

Animales del aire, de la tierra y del subsuelo en la obra literaria...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

En ambos relatos, los animales asumen, metonímicamente, la 
posición de los personajes principales. La relación entre Mariano y el 
cernícalo es evidente: “¡Son amigos! ¡Se entienden! ¡La misma alma 
tienen seguro! […] Mariano y el cernícalo no dejaban de mirarse. El 
corazón del upa está palpitando como si fuera killincho” (Arguedas 1983, 
tomo II: 17). Existe entonces una comunión estrecha entre los personajes 
y los animales, relación que los lleva a ser más que un solo ser. Este 
aspecto también fue señalado por Ortiz Rescaniere13 quien advirtió como 
“Halcón”, caballo de don Aparicio, presenta características similares a las 
de su dueño. 

Rasu Ñiti, si bien es miembro de una comunidad indígena, no 
es un runa cualquiera. Por ser hijo de un wamani grande posee fama y 
prestigio en su aldea y en toda la región. El wamani, además de habitar en 
él, forma parte suya. Por eso, cuando se traslada al cuerpo de Atok Sayku, 
Rasu Ñiti pasa del kaypacha al ukupacha.  

De acuerdo con la organización espacial del yanantin, propuesta 
por Olivia Reginaldo para los animales, la zona hanan está destinada a 
los animales del aire y la zona urin a los animales terrestres. Siguiendo 
esta división es posible establecer las oposiciones e interrelaciones entre 
el cernícalo, el cóndor y el halcón, que si bien son animales del aire, 
existen claras diferencias entre ellos. El cernícalo (killincho) es pequeño, 
del tamaño de una paloma, pero fuerte como un cóndor. Es superior al 
cóndor y acaso al halcón puesto que ataca en grupo. En Los ríos profundos 
es el símbolo del apu K’arwarasu y  sale en los días de cuaresma  como un 
ave de fuego, desde la cima más alta, y da caza a los cóndores rompiéndoles 
el lomo, haciéndolos gemir y humillándolos. 

Con respecto al cóndor y al halcón, el cernícalo asume un rol 
superior debido a su actuación colectiva. En cambio, el cóndor y el halcón 
son aves de presa solitarias. En el manuscrito de Huarochirí ambos son 

13	 ORTIZ RESCANIERE, Alejandro (2001). “La aldea como parábola del mundo”. 
Anthropologica, 19, pp. 424-434.



104     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

bendecidos por Cuniraya, pero a diferencia del halcón, el cóndor presenta 
una sacralidad  más intensa porque tiene la capacidad de transformarse 
(como todos los dioses), puede desplazarse por lugares particularmente 
distantes (de la puna hasta la costa por ejemplo), permite el paso de un 
piso a otro del cosmos14 y es capaz de andar por el kaypacha y mantener 
amores con mujeres15. 

En ambos relatos el cóndor y el halcón, aves sagradas en la tradición 
andina, se enfrentan a su contrario, el caballo: “símbolo del patrón real, 
del sistema explotador, del dominio occidental y de la cultura impuesta 
por la conquista (Cornejo Polar 1997: 165), y lo terminan venciendo en 
una suerte de contienda simbólica que espera su plasmación en el plano 
humano. Esta tensión entre el mundo de arriba (cóndor, halcón) con 
el kaypacha (caballo) produce un tinku, o encuentro liminar, que luego 
permitirá la superposición de los opuestos (kuti).

3.2 Animales de la tierra (kay pacha)

	 En la narrativa arguediana, el mundo animal tiene un 
tratamiento similar al de los humanos, como lo ha señalado Milagros 
Aleza16. El animal sufre con el hombre, se identifica íntimamente con 
él. Ello se hace evidente en el cuento “Hijo solo”. En este relato existen 
dos historias paralelas. Por un lado, están los enfrentamientos de los 
hermanos don Adalberto y don Ángel, que prefiguran las contiendas de 
los dos hermanos caínes de Todas las sangres. Por otro, la de Singu e Hijo 
Solo, el perro escuálido y huesudo que aparece de forma inusitada en la 
casa hacienda una noche de tantas:

14	 Véase “El zorro del cielo. Un mito sobre el origen de las plantas cultivadas y los 
intercambios con el mundo sobrenatural” de César Itier. 

15	 Este tópico ha sido estudiado por Olivia Reginaldo en su tesis: Yanantin. “Dualidad en la 
serie de relatos orales andinos sobre animales enamorados”.

16	 ALEZA, Milagros. “Cosmovisión andina y recursos lingüísticos en la narrativa de José 
María Arguedas”. En Julio Calvo Pérez y Daniel Jorques Jiménez (editores): Estudios 
de lengua y cultura amerindias II. Lenguas, literaturas y medios. Valencia: Universidad de 
Valencia,1998, pp. 266-294.



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 105

Animales del aire, de la tierra y del subsuelo en la obra literaria...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

La velocidad de las palomas le oprimía el corazón; en cambio, el 
vuelo de las calandrias se retrataba en su alma, vivamente, lo regocijaba. 
Los otros pájaros comunes no le atraían. Las calandrias cantaban 
cerca, en los árboles próximos. A ratos, desde el fondo del bosque, 
llegaba la luz tibia de las palomas. Creía Singu que de ese canto invisible 
brotaba la noche porque el canto de la calandria ilumina como la luz, 
vibra como ella, como el rayo de un espejo. […] Singu se sentaba sobre 
la piedra. […] Estaba mirando el camino de la huerta, cuando vio 
entrar en el callejón empedrado del caserío, un perro escuálido, de 
color amarillo. Andaba husmeando, con el rabo metido entre las 
piernas. Tenía “anteojos”; unas manchas redondas de color claro, 
arriba de los ojos. […] Singu buscaba un nombre. Recordaba 
febrilmente nombres de perros. 
–¡“Hijo Solo”! –le dijo cariñosamente–. ¡“Hijoo Solo”! ¡Papacito! 
¡Amarillo! ¡Niñito! ¡Ninito! Como no huyó, sino que lo miró 
sorprendido, alzando la cabeza, dudando, Singucha siguió 
hablándole en quechua, con tono cada vez más familiar. 
–¿Has venido por fin a tu dueño? ¿Dónde has estado, en qué 
pueblo, con quién? Se bajó de la piedra, sonriendo. El perro no se 
espantó, siguió mirándolo. Sus ojos también eran de color amarillo, 
el iris se contraía sin decidirse (Arguedas 1983, tomo I: 195).

Singu y su perro Hijo Solo poseen características comunes 
que permiten confirmar la estrecha relación e integración de 
ambos. El origen de Singu, el pequeño sirviente de don Alberto, 
es muy similar al de Hijo Solo. El narrador no nos informa cómo 
Singu llega al poder de don Alberto, solo nos dice que desde su 
llegada a la hacienda lo dejó al cuidado de las cocineras. Ellas lo 
alimentaron con leche, suero, desperdicios de comida, huesos, papa 
y cuajada. Es un huérfano, recogido y desvalido como Hijo Solo, 
quien también aparece de la nada y es alimentado con leche. Singu 
“no era tonto”, no lloraba y cumplía las órdenes que le daban. Hijo 
Solo procedía con sabiduría, como Singu. Por eso “comprendió cuál 
era la condición de sus dueños [y] no salió durante días y semanas 
del cuarto” (Arguedas 1983, tomo I: 196). 



106     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

El perro, en la cosmovisión andina, ayuda a los muertos a pasar del 
kay pacha hacia el uku pacha. En Diamantes y pedernales Aparicio susurra 
al oído del upa Mariano que “lo acompañará como un perro blanco por 
todos los silencios que debe de andar”. Hijo Solo representa más que eso. 
Inicialmente Singu piensa que viene del más allá, pero luego comprende 
que el perro es muy joven para eso: “¿No habrá vuelto de acompañar a 
su dueño, desde la otra vida?, pensó. Pero viéndole la barriga, y la forma 
de las patas, comprendió que era aún muy joven. Solo los perros maduros 
pueden guiar a sus dueños, cuando mueren en pecado y necesitan los ojos 
del perro para caminar en la oscuridad de la otra vida” (Arguedas 1983, 
tomo I: 197. Énfasis nuestro).

Gladys Marín17 detecta tres elementos que caracterizarían a Hijo 
Solo: el agua, la piedra y su color amarillo. En su lectura, este rasgo, 
“color amarillo”, lo vincularía a la piedra “amarilla” en la que Singu 
estaba sentado cuando llegó. Antes que a la piedra, consideramos que 
Hijo Solo puede ser asociado, por su color y la atmósfera de armonía 
que su presencia instaura, a la calandria.  Cabe recordar que la calandria 
canta al igual que el “jilguero”, nombre que también emplea Singu para 
referirse al perro: “¡Papacito! ¡Flor! ¡Amarillito! ¡Jilguero!” (Arguedas 
1983, tomo I: 200). 

Según Carlos Huamán18 esta ave se caracteriza por ser solitaria y 
brindar serenidad a los hombres y a la naturaleza. En Todas las sangres 
también se menciona que las calandrias limpian el pecho de toda angustia 
o la ahondan mortalmente. Su característico brillo y color amarillo 
recuerdan la luz de la vida. Hijo Solo es amarillo, como ella, y así como el 
canto de la calandria purifica y dulcifica el alma, su presencia llena de paz 
y de ternura a Singu: “Se abrazó al cuello de ‘Hijo Solo’. Todavía pasaban 
bandadas de palomas por el aire; y algunas calandrias, brillando. Hacía 

17	 MARÍN, Gladys (1973). La experiencia americana en José María Arguedas. Buenos Aires: 
Fernando García Cambeiro.

18	 HUAMÁN, Carlos (2004). Pachachaka. Puente sobre el mundo. Narrativa, memoria y símbolo en 
la obra de José María Arguedas. México: UNAM. 



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 107

Animales del aire, de la tierra y del subsuelo en la obra literaria...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

tiempo que Singu no sentía el tierno olor de un perro, la suavidad del 
cuello y de su hocico” (ibid.).

 No solo Singu es receptor del regocijo y ternura que le proporciona 
Hijo Solo, también don Alberto reconoce que el perro ha traído cierta 
tranquilidad: “Hubo un período de calma en la quebrada; coincidió con 
la llegada de “Hijo Solo”. –Este perro puede ser más de lo que parece– 
comentó don Ángel semanas después” (Arguedas 1983, tomo I: 199). 

También es posible vincular los ojos amarillos de Hijo Solo, los 
cuales tenían: “la placidez de la luz, no del crepúsculo sino del sol 
declinante, que se posaba sobre las cumbres ya sin ardor, dulcemente” 
(Arguedas 1983, tomo I: 198),  con el canto de la calandria, que según 
el relato: “ilumina como luz, vibra como ella, como el rayo de un espejo” 
(Arguedas 1983, tomo I: 195). La alusión al “sol declinante”, además 
de remitirnos a la llegada de la noche, también nos remite a la dualidad 
luz/sombra, que según Cereceda19, es una de las dualidades que está 
relacionada al color, ya que la luz es “el origen de todos los colores”, y 
la de la sombra, que nos hace recordar el tiempo de los gentiles20. El 
color amarillo del perro se asocia al sol, mientras que “la cristalina luz 
de sus ojos” al agua: 

“Singucha alzó con una mano el hocico del perro, para mirarlo más 
detenidamente, e infundirle confianza. Vio que el iris de los ojos del 
perro clareaba. Él conocía como era eso. El agua de los remansos 
renace así, cuando la tierra de los aluviones va asentándose. Aparecen 
los colores de las piedras del fondo y de los costados, las yerbas 
acuáticas ondean sus ramas en la luz del agua que va clareando; los 
peces cruzan sus rayos” (Arguedas 1983, tomo I: 197). 

19	 CERECEDA, Verónica (1987). “Aproximaciones a una estética andina: de la belleza al 
tinku”. En Thérèse Bouysse-Cassagne et al.: Tres reflexiones sobre el pensamiento andino. La 
Paz: Hisbol.

20	 Sobre el tema puede revisarse “Dioses y hombres de Huamanga” de Juan Ansión y Jan 
Szmeniski. Véase el capítulo I (segunda parte) del libro de Juan Ansión Desde el rincón de 
los muertos dedicado a los gentiles.   



108     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

Esta característica, insistentemente remarcada por el narrador, 
tiene como objetivo apuntar a la conjunción entre el mundo de arriba 
(calandria) con el mundo de abajo (el agua y los peces). Esta pugna de 
contrarios no solo alude al encuentro tensional, sino al cambio de roles 
entre lo de arriba y lo de abajo e inversión del cosmos y del orden. La 
presencia del perro en el relato no genera un pachacuti, pero sí cambios 
bruscos en la vida de Singu, los mismos que se producirán hacia el final 
del relato. Volveremos sobre el punto cuando analicemos los animales del 
subsuelo. 

Otro aspecto interesante de la narrativa arguediana es que las 
cualidades de los animales sirven para hacer comparaciones entre estos y 
el hombre. Un ejemplo de ello lo tenemos en los relatos de Amor mundo. 
Analizando el valor simbólico de algunos animales en la cosmovisión 
andina es posible entender las conductas de algunos personajes si se les 
asocia con ellos. 

Así el chofer Ambrosio, personaje de “La huerta”, posee la misma 
brutalidad libidinosa del chancho, al igual que el caballero del cuento “El 
horno viejo”: “Yo hijito le pego a mi mujer cuando estoy borracho, duro 
le doy y después, me echo sobre ella como cerdo mismo […] en eso de 
ajuntarse con la mujer, el hombre no es hijo de Dios, más hijo de Dios 
son los animalitos” (Arguedas 1983, tomo I: 243). El chancho es un 
animal que pertenece al kay pacha, pero también se menciona que poco 
antes de morir la persona que ha sido conflictiva y no ha tenido relaciones 
armónicas con el resto de su comunidad, sale a vagar en forma de zorro, 
zorrino o de un chancho21. 

La inclusión del grillo en “El horno viejo” aporta una simbología 
crucial en el contenido del cuento. En la tradición oral andina, el grillo 
se caracteriza por su gran capacidad sexual ya que vive en una actividad 
reproductiva casi perpetua. En los estudios realizados sobre la simbología 

21	 Véase los trabajos de César Itier. “El zorro del cielo. Un mito sobre el origen de las plantas 
cultivadas y los intercambios con el mundo sobrenatural”. Bulletín del Instituto Francés de 
Estudios Andinos. 1997, 26 (3), pp. 307-346.



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 109

Animales del aire, de la tierra y del subsuelo en la obra literaria...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

de los animales en el mundo andino, José Carlos Vilcapoma22 señala que el 
grillo posee connotaciones diferentes dependiendo de los espacios donde 
se desenvuelven. Si se encuentra en el campo es un animal benefactor, pero 
dentro de la casa, es casi siempre, signo de malos presagios y desventuras 
ya sea por el canto o por el extremo comportamiento en su reproducción, 
es decir, por su capacidad sexual. En los relatos de Arguedas este insecto 
aparece en el lugar donde están los chanchos: “[en el corral] vivía un 
chancho muy gordo […]. Cantaban los grillos en ese sitio, oyó el chico, 
con toda claridad, el contraste del ronquido del cerdo y la voz de los 
grillos. ‘Uno de los grillitos está llorando’. Aquí el Jonás atraviesa grillos 
con una espina, por parejas, y les amarra un yugo de trigo para que aren” 
(Arguedas 1983, tomo I: 222).

Además del grillo es posible constatar la presencia de otros insectos 
–algunos ya mencionados– relacionados a la enfermedad o la muerte. 
Tal es el caso del wayronqo, la chiririnka, las hormigas, las pulgas y los 
piojos que Arguedas utiliza como elementos esenciales de la estructura 
narrativa. En Los ríos profundos, el diálogo entre Peluca y Ernesto sobre 
la opa Marcelina, quien lleva ocho días sin aparecer por los excusados, 
suscita un gran preámbulo que permite introducir dentro de la narración 
la figura del piojo y explicar su asociación con la muerte: 

–Tú has dicho que se están comiendo ya a los piojos de los muertos 
¿qué es eso hermanito? ¿Qué es eso?
–Sí las familias se reúnen. Le sacan al cadáver los piojos de la 
cabeza y de toda su ropa, y con los dientes hermano, los chancan 
[…] pero el muerto quien sabe por qué, se hierve de piojos, y dice 
que Dios, en tiempos de peste, les pone alas a los piojos (Arguedas 
1983, tomo III: 180). 

De acuerdo con el momento y lugar donde aparece, el piojo 
representa cosas distintas. Por ejemplo, una relación sexual egoísta y  
dispersa, fuera del orden, favorece la propagación y la multiplicación de 

22	 VILCAPOMA, José Carlos (2010). De bestiarios a la mitología andina. Insectos en metáfora 
cultural. Lima: ANR.



110     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

los piojos como le sucede al portero del colegio, luego de dormir con 
la opa. Por eso, Abraham interpreta como castigo de Dios que se haya 
llenado de piojos y contagiado de peste después meterse a la cama con 
una enferma “cuando ella no quería” (Arguedas 1983, tomo III: 187). 

Marie-France Souffez23 señala que los piojos también aparecen 
como castigo de un incesto y matan el fruto de los amores prohibidos. 
Luego se desparraman por las chacras transformándose en plaga de los 
alimentos de los hombres. 

 
Además de la propagación de los piojos y la peste también aparecen 

las pulgas. Cuando Ernesto ya puede salir a la calle decide ir a la hacienda 
Patibamba para ver a los colonos. Cruza la ciudad y la encuentra solitaria 
con todos los negocios cerrados. Entonces se entera que pronto la ciudad 
será invadida por miles de colonos contagiados de la peste. Luego su 
atención se centra en una niña de doce años: “Vi entonces el ano de la 
niña, y su sexo pequeñito, cubierto de bolsas blancas, de granos enormes 
de piques; las bolsas blancas colgaban como en el trasero de los chanchos, 
de los más asquerosos y abandonados de ese valle meloso” (Arguedas 
1983, tomo III: 198). 

Las pulgas y los piojos por ser insectos antropófagos, pues se 
alimentan de sangre humana,  aluden metafóricamente a una regresión de 
orden cultural dentro de la novela. Vladimir Sierra24 propone que la causa 
verdadera de las muertes de los colonos no sería la peste, sino la pérdida 
de los códigos culturales. La completa sumisión y entrega a una cultura 
extranjera es lo que les ha hecho perder todo hasta la identidad cultural por 
eso “pululan en tierra ajena como gusanos; como cristianos reciben órdenes 
de los mayordomos, que representan a Dios, que es el patrón hijo de Dios 

23	 Marie-France Souffez establece la relación que hay entre Viracocha y el piojo. Véase “El 
simbolismo del piojo en el mundo andino”. 

24	 SIERRA, Vladimir (2002). Heterogeneidad estructural. Lectura sociológica de José María 
Arguedas y Jorge Icaza. Diss. Freie Universität Berlin. Revisado el 8 de junio de 2011. www.
diss.fu-berlin.de/diss/servlets/.../FUDISS.../00_Titulo.pdf



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 111

Animales del aire, de la tierra y del subsuelo en la obra literaria...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

inalcanzable como él” (Arguedas 1983, tomo III: 186). Por lo tanto, no 
estaríamos hablando de una peste biológica, sino cultural. 

Que los colonos vaguen errantes “como piojos” nos recuerda al 
mítico Cuniraya Viracocha, confundido con un pobre piojoso, que anduvo 
como un dios pobre, pero era la divinidad más importante del mundo de 
arriba. Este dios creador y civilizador para llevar la luz al mundo debió 
destruir a la primera humanidad (Montes Ruiz 1999: 66). Esa destrucción 
mítica del mundo también se produce dentro de la novela. La llegada de 
los colonos llenos de piojos a la ciudad es señal de inicio de un nuevo 
orden (Forgues 1989: 171).

El siguiente gráfico, que toma como base la tripartición espacial 
andina, permite visualizar el rol de estos insectos y su presencia en la 
novela:

Los insectos están claramente asociados a la enfermedad y la muerte. 
Y es que la peste es obvia metáfora de explotación inhumana como también 
lo establecieran movimientos indígenas del siglo XVI, tales como el Taki 
Onqoy y el Muru Onqoy. Explotación allí donde la naturaleza sagrada exige 
regeneración, tinkuy verdadero, como en todo ecosistema armonioso, que 
en el plano de lo humano debiera producirse. El mecanismo para lograrlo 
es un pachacuti que emerja del mundo de abajo.  

3.3 Animales del subsuelo (uku pacha)

Si bien hemos hecho un breve recorrido por la obra de Arguedas 
y hemos puesto de relieve la función que cumplen algunos animales 



112     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

dentro del texto, conviene destacar que tanto la función como su carga 
simbólica varían de acuerdo con la proximidad que tenga el narrador ante 
el mundo andino. En un artículo anterior, hemos demostrado cómo el 
autor implícito en la obra de Arguedas transita por un proceso de cambio 
a nivel representacional e ideológico. De ahí que el punto de vista del 
narrador / yo poético, construido en su producción textual, pase por un 
desplazamiento desde un narrador indigenista (relacionado con el punto 
de vista occidental que se solidariza con un otro indio) a un narrador / yo 
poético andino, que habla de su cultura en toda su complejidad (Cf. Larrú 
2010). 

Este cambio de perspectiva que hemos propuesto, cuyo estadio 
liminar se sitúa en Los ríos profundos y que llega a su máxima expresión 
con Katatay y con El zorro de arriba y el zorro de abajo, se expresa a través 
de las configuraciones y cargas que portan los animales. En “La agonía 
de Rasu Ñiti” (1962), texto posterior a Los ríos…, encontramos una gran 
complejidad tanto en el mundo de la naturaleza como en los animales 
presentes en el relato. Por ejemplo, no es casual que la focalización hecha 
por el narrador a la habitación donde yace el dansak se concentre en 
resaltar a las moscas (asociadas a la muerte), las hormigas y el cuy (ambos 
conectados con al mundo de abajo) cuyas significaciones en la tradición 
andina evidencian el tránsito por el que pasará Rasu Ñiti. 

Esta plena conexión del narrador con una cosmovisión distinta a 
la occidental, hace posible que Arguedas además de emplear animales 
asociados con determinado espacio, ya sea al mundo de arriba (como el 
halcón) o al mundo de abajo (como el Amaru), también inserte otros que 
concentren o sinteticen ambas dimensiones. Este es el caso de la calandria 
de fuego o el “jet” al que Arguedas llama “pez de viento”. En ambos casos, 
se trata de entidades que poseen connotaciones no solo míticas, sino que 
sintetizan la posibilidad de un pachacuti. Pero también nos encontramos, 
en su magnífico bestiario, con animales liminares, capaces de habitar el 
mundo de aquí (kay) y de abajo (uku pacha) como, por ejemplo, los peces. 
Una primera referencia al pez la  encontramos en “Orovilca”, relato al que 
ya nos hemos referido en otro apartado. Su personaje principal, Salcedo, 
tiene dimensión mítica ya que además de estar asociado con la cabeza 



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 113

Animales del aire, de la tierra y del subsuelo en la obra literaria...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

cefálica del mundo de arriba, está vinculado al chaucato, y este, a su vez, 
con la corvina de oro.  

 
El chaucato y la corvina de oro poseen ciertas características que 

permiten relacionarlos. Acerca del chaucato se nos dice: 

–El chaucato es un espécimen real; me refiero a la realeza, no a 
las cosas. –Salcedo hablaba inspiradamente, sin mirar casi a su 
interlocutor–. El chaucato es un príncipe como de los cuentos. 
Debe ser un genio antiguo, iqueño. Es quizá el agua que se esconde 
en el subsuelo de este valle y hace posible que la tierra produzca tres años, 
a veces más años, sin ser regada. Es en el fondo de la tierra, en los núcleos 
adonde quizá solo llega la raíz de los ficus más viejos, hay agua cristalina 
y fecunda, cargada de la esencia de millones de minerales y de los 
cuerpos carbónicos por los que se filtró a la manera de un líquido 
brujo. La voz del chaucato es el único indicio que bajo el sol 
tenemos de es honda corriente (Arguedas 1983, tomo I: 174). 

La asociación del chaucato con el mundo del agua es una constante 
durante todo el relato: 

 
¿Por qué el chaucato descubre en el polvo a la víbora, que es del 
color del polvo y hecha de fuego maligno? ¡La oposición absoluta! 
La víbora de una parte especial, negada, del polvo, que a su vez 
aprehende los rayos del sol, de la parte maligna del sol. !El agua la 
niega; apaga el ardor! Por qué en la oscura entraña, bajo la tierra, 
el agua fresca, por la temperatura, la soledad y el largo proceso de 
empurecimiento, adquiere el poder extremo, la belleza extrema 
(ibid.).

El chaucato simboliza la conjunción de ambos mundos, el de 
arriba y el de abajo. Es ave y, a su vez, encarna el agua fértil y fresca del 
subsuelo, por eso no es completamente heliaca como sí lo son el cóndor 
y el halcón. Así como la corvina de oro habita en la laguna de Orovilca, 
un ambiente exclusivamente natural, por ser “la más lejana de la ciudad; 
[y estar] en el desierto, tras una barrera de dunas”, el chaucato también 



114     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

pertenece a un mundo no urbano y extremadamente natural por eso “es 
campesino [y] no va a los árboles de las ciudades”. La corvina pertenece 
al mundo de abajo, pero al ser de oro, es un animal solar o uránico, por 
lo tanto, también posee claras connotaciones positivas que lo asocian con 
el mundo de arriba. 

En el relato, este tinku entre el chaucato y la serpiente es el inicio 
del tránsito liminar que originará la posterior desaparición de Salcedo en 
las aguas de Orovilca. Ello no significa la muerte del personaje, como ha 
sido anotado por Gladys Marín. El agua simboliza la suma universal de 
las virtualidades e implica tanto la muerte como el renacer (Eliade 1994: 
76). Por lo tanto, la inmersión del personaje en las aguas de Orovilca 
significa su regeneración y retorno como  corvina de oro, no su muerte: 

Yo le dije al Inspector que lo buscáramos en el camino de 
“Orovilca” al mar. Detrás de los bosques de huarango, entre las 
malezas que rodean la laguna, huellas ondulantes de víboras hay 
marcadas en la arena. Las huellas suben algo por la pendiente 
del desierto. ¡Por allí ha andado él; por ese punto debió iniciar su 
viaje al mar! Me escucharon como a un niño delirante, como a un 
muchacho adicto a las apariciones e invenciones, como todos los 
que viven entre los ríos profundos y las montañas inmensas de los 
Andes. ¿La corvina de oro? ¿La estela que deja en el desierto? Me 
tomaron desconfianza ¿Cómo iba a hablar, entonces, de la hermosa 
iqueña que viaja entre las dunas agarrándose de unas frías aunque 
transparentes aletas? Pero Salcedo, con el rostro ya revuelto, la piel 
crujiendo bajo la costra de sangre, su cabeza cubierta por una larga 
camisa rasgada, su nariz y los ojos negros, no iba volver. Cortaría 
como un diamante el mar de arenas, las dunas, las piedras que 
orillan el océano (Arguedas ob. cit.: 186). 

A partir de “Orovilca”, Arguedas va insertando elementos que 
resultan siendo intercambiables. Si bien los animales pertenecen 
a espacios opuestos, el mundo de arriba (el chaucato) y el mundo de 
abajo (la corvina de oro), no simbolizan una contradicción en tanto que 
cumplen con un elemento cognitivo esencial del mundo andino que es 



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 115

Animales del aire, de la tierra y del subsuelo en la obra literaria...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

la dualidad. Incluso hay animales que sintetizan ambas dimensiones al 
mismo tiempo, como es el caso del perro en el cuento “Hijo Solo”.

¿Por qué el narrador constantemente menciona que los ojos de 
Hijo Solo albergan la luz declinante del sol? Creemos que su propósito es 
enfatizar la dualidad, ya que a través de ella se nos revela la conjunción 
entre el kay pacha (mundo de los vivos asociado con el día, la luz del sol y 
lo masculino) con el uku pacha (mundo de los muertos asociado a la noche 
y lo femenino). Jurgen Golte25 menciona que el tinku entre los contrarios 
también puede entenderse como “el momento” antes de que se produzca 
un ordenamiento futuro. 

Después que Singucha provoca el incendio, el narrador nos dice 
que “una llamarada pura empezó a lamer el bosque, a devorarlo” (Arguedas 
1983, tomo I: 201). El fuego es presentado como un ser vivo que come y 
devora toda la hacienda de don Adalberto. Este acto nos recuerda a Hijo 
Solo cuando “lamía la leche haciendo ruido con las fauces”. El perro puede 
asociarse a ese fuego “devorador” que arrasa la hacienda, pero también 
puede vincularse con la fuerza purificadora dentro del relato (El énfasis 
es nuestro).

Evidentemente, Hijo Solo sintetiza a los opuestos complementarios: 
hanan (calandria/jilguero), fuego (color amarillo asociado al sol), blanco 
(clarear de sus ojos); y, urin: agua (remanso de agua de sus ojos y los 
peces), negro (color de la punta de sus orejas), noche (Hijo Solo llegó 
una noche y viene de la “otra vida”). El color amarillo del perro alude 
claramente al sol, a la calandria y al fuego. Incluso la llegada del perro se 
produce bajo el vuelo de las calandrias. 

Agua y fuego son dos símbolos contradictorios, pero tienen una 
estrecha relación con la vida. Ambos están sacralizados y poseen fuerzas 

25	 GOLTE, Jürgen. “Una paradoja en la investigación histórica andina”. En Cosmología y 
música en los Andes de Max Peter Baumann (ed.). Madrid: Vervuert-Iberoamericana, 
1996.



116     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

poderosas. En el Manuscrito de Huarochirí Pariacaca es la divinidad del 
agua. Hace caer las lluvias, lanza rayos, convierte el agua en nieve y vence 
a Huallallo Carhuincho (divinidad del fuego). Ambas deidades están en 
permanente oposición y complementación, y tienen el poder de convertir 
el agua en hielo.

Un aspecto a mencionar, y que resulta siendo más complejo aún, 
es cuando Singu e Hijo Solo se marchan de la hacienda y deciden irse: “a 
los pueblos de altura o escalarían al cielo por algún arcoíris”. (Énfasis nuestro). 
El arcoíris, según Mercedes López Baralt26, es un símbolo que trasciende 
las fronteras culturales y encarna fuerzas poderosas. Está vinculado al 
sol, pero también al Amaru, otro de los animales importantes de la 
cosmovisión andina, poseedor de densas connotaciones míticas, que, a su 
vez, está ligado a símbolos recurrentes en el mundo andino: la lluvia, el 
granizo, la helada y el arcoíris. 

El arcoíris establece un tránsito (el cese de la lluvia) o un cambio 
(periodo seco y soleado). También es mediador entre el cielo y la tierra. 
Hijo Solo al estar asociado con el mundo del agua, y por lo tanto 
relacionarse semánticamente con el mundo del Amaru, actúa como 
mediador entre el cielo y la tierra. Trae armonía y una relativa paz a la 
vida de Singu. Ello se evidencia en ese breve periodo de estabilidad entre 
los dos hacendados, antes que la violencia y el odio de los “hermanos 
caínes” desaten la reacción de Singu al quemar parte de la hacienda y huir 
con su perro a las alturas. 

Esta misma interrelación de elementos opuestos agua/fuego, arriba/
abajo, pez/ave la hallamos en Katatay (temblar), el intenso poemario 
de Arguedas, donde esa fuerza articulatoria también se muestra con 
claridad indudable. Así podemos verlo en “Oda al Jet”, invento humano 
denominado por el autor “pez golondrina de viento”:

26	 Véase el capítulo 2 del libro El retorno del inca rey. Mito y profecía en el mundo andino.



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 117

Animales del aire, de la tierra y del subsuelo en la obra literaria...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

Dios Padre, Dios Hijo, Dios Espíritu Santo: no os encuentro, ya no 
sois, he llegado al estadio que vuestros sacerdotes, y los antiguos, 
llamaron el Mundo de Arriba. / En este mundo estoy, sentado, más 
cómodamente que en ningún sitio, sobre un lomo de fuego, / hierro 
encendido, blanquísimo, hecho por la mano del hombre, pez de viento./ 
Sí. “Jet” es su nombre./ las escamas de oro de todos los mares y los ríos 
no alcanzarían a brillar como él brilla/ […] el hombre es dios. Yo soy 
hombre. Él hizo este incontable pez golondrina de viento (Arguedas 1983, 
tomo V: 241. Énfasis nuestro). 

¿Cómo explicar esta aparente contradicción contenida en “pez 
golondrina de viento”? Estermann, en sus estudios27 acerca de la 
interculturalidad andina, propone que el principio de complementariedad 
no es el extremo de dos opuestos, sino la “integración armoniosa de dos”: 
la dualidad andina, hanan y urin (arriba y abajo). Este sistema dual no 
es estable, más bien implica inversión y alternancia: los conocidos kuti y 
tinkuy, que aluden al encuentro tensional de contrarios para intercambiar, y 
la regeneración necesaria que haga posible toda renovación. 

Justamente el Amaru, la serpiente dios, sintetiza esa necesidad de 
regeneración, de un voltearse el mundo: 

“Dicen que en los cerros lejanos, / que en los bosques sin fin, / una 
hambrienta serpiente, serpiente diosa, hija del Sol, dorada, /está buscando 
hombres” … ¡Levántate, ponte de pie: recibe ese ojo sin límites! 
/ tiembla con su luz; sacúdete con los árboles de la gran selva, / 
empieza a gritar. / Formen una sola sombra, hombres, hombres de 
mi pueblo;/ todos juntos / tiemblen con la luz que llega ./ Beban la 
sangre áurea de la serpiente dios. / La sangre ardiente llega al ojo de los 
cóndores, / carga los cielos los hace danzar / desatarse y parir, crear. / Crea 
tú, padre mío, vida/ hombre, semejante mío, querido” (Arguedas 
1983, tomo V: 247-248).   

27	 Puede revisarse el capítulo 5 de su libro Filosofía andina. Estudio intercultural de la sabiduría 
autóctona andina.



118     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

Así como al ave tiene su par complementario con el pez, el Amaru lo 
tiene en la calandria de fuego. Ambos animales simbolizan la posibilidad 
de romper el cerco opresor estableciendo una relación igualitaria, capaz 
de fundar una nueva realidad. Por eso, afirma Arguedas en uno de sus 
diarios: 

“Quizás conmigo empieza a cerrarse un ciclo y abrirse otro en el 
Perú y lo que él representa: se cierra el de la calandria consoladora, 
del azote, del arrieraje, del odio impotente, de los fúnebres 
‘alzamientos’, del temor a Dios y del predominio de ese Dios y sus 
protegidos, sus fabricantes; se abre el de la luz y la fuerza liberadora 
invencible del hombre de Vietnam, el de la calandria de fuego, el 
del dios liberador, aquel que se reintegra. Vallejo era el principio y 
el fin” (Arguedas 1983, tomo V: 198).



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 119

Animales del aire, de la tierra y del subsuelo en la obra literaria...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

BIBLIOGRAFÍA

ALEZA, Milagros (1998). “Cosmovisión andina y recursos lingüísticos en 
la narrativa de José María Arguedas”. En Julio Calvo Pérez 
y Daniel Jorques Jimenez (editores): Estudios de lengua y 
cultura amerindias II. Lenguas, literaturas y medios. Valencia: 
Universidad de Valencia, pp. 266-294. 

ARGUEDAS, José María (1983). Obras completas. Lima: Horizonte.

CERECEDA, Verónica (1987). “Aproximaciones a una estética andina: 
de la belleza al tinku”. En Bouysse-Cassagne, Thérèse; 
Olivia Harris; Tristan Platt & Verónica Cereceda (eds.): 
Tres reflexiones sobre el pensamiento andino. La Paz: Hisbol.

CORNEJO POLAR, Antonio (1997). Los universos narrativos de José María 
Arguedas. Lima: Horizonte.

ELIADE, Mircea (1994). Lo sagrado y lo profano. Barcelona: Labor.                       

FORGUES, Roland (1989). José María Arguedas. Del pensamiento 
dialéctico al pensamiento trágico. Historia de una utopía. Lima: 
Horizonte.	

GOLTE, Jurgen (1996). “Una paradoja en la investigación histórica 
andina”. En Max Peter Baumann (ed.): Cosmología y música 
en los Andes. Madrid: Vervuert-Iberoamericana.

HUAMÁN, Carlos (2004). Pachachaka. Puente sore el mundo. Narrativa, 
memoria y símbolo en la obra de José María Arguedas. México: 
UNAM. 

ITIER, César (1997). “El zorro del cielo. Un mito sobre el origen de 
las plantas cultivadas y los intercambios con el mundo 
sobrenatural”. Boletín del Instituto Francés de Estudios 
Andinos, 26 (3), pp. 307-346.



120     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

LANDEO MUÑOZ, Pablo (2010). “Categorías andinas para una 
aproximación al willakuy umallanchikpi kaqkuna. (Seres 
imaginarios en el mundo andino)”. Tesis. Lima: UNMSM. 

LARRÚ SALAZAR, Manuel (2010). “De una visión indigenista a 
una visión andina en la obra de José María Arguedas”. 
Contextos (= Revista del Departamento de Literatura de 
la UNMSM), n.° 1, diciembre. 

LÓPEZ BARALT, Mercedes (1987). El retorno del inca rey. Mito y profecía 
en el mundo andino. La Paz: Hisbol.

MARÍN, Gladys (1973). La experiencia americana en José María Arguedas. 
Buenos Airess: Fernando García Cambeiro.

LIENHARD, Martín (1981). Cultura  popular  andina y forma novelesca. Zorros 
y danzantes en la  última novela de Arguedas. Lima: Tarea.

MONTES RUIZ, Fernando (1999). La Mascara de Piedra. Simbolismo y 
personalidad aymaras en la historia. La Paz: Quipus.

NAVARRETE, Federico (2004). “¿Dónde queda el pasado? Reflexiones 
sobre los cronotopos históricos”. En Miguel León Portilla et 
al.: El historiador frente a la historia. El tiempo en mesoamérica. 
México: UNAM. 

ORTIZ RESCANIERE, Alejandro (2001). “La aldea como parábola del 
mundo”. Anthropologica, 19, pp. 424-434. 

ORTMANN, Dorothea (2002). Ciencias de la religión en el Perú. Lima: 
Fondo editorial de la UNMSM.

QUISO, Víctor (1994). “Kayuni yapu. Crianza de alpacas y llamas  en 
la comunidad de Ajanani Wajra K´ucho Puno”. En Grillo 
et al.: Crianza andina de la chacra. Lima: PRACTEC, pp. 
233-314.



Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011 / e-ISSN: 2708-2644  	 121

Animales del aire, de la tierra y del subsuelo en la obra literaria...

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

REGINALGO, Olivia (2010). Yanantin. “Dualidad en la serie de relatos 
orales andinos sobre animales enamorados”. Tesis. Lima: 
UNMSM.

ROWE, William (1979). Mito e ideología en la obra de José María Arguedas. 
Lima: INC.

_____________. (1996). Ensayos Arguedianos. Lima:  Fondo editorial de 
la UNMSM.

ROSTWOROWSKI, María (2000). Estructuras andinas del poder. Ideología 
religiosa y política. 2da. edición. Lima: Instituto de Estudios 
Peruanos.

SÁNCHEZ GARRAFA, Rodolfo (2006). “Apus de los Cuatro Suyos: 
construcción del mundo en los ciclos mitológicos de las 
deidades montaña”. Tesis doctoral. Lima: UNMSM. 

SIERRA, Vladimir (2002). Heterogeneidad estructural. Lectura sociológica de 
José María Arguedas y Jorge Icaza. Diss. Freie Universität 
Berlin. Revisado el 8 de junio de 2011. www.diss.fu-berlin.
de/diss/servlets/.../FUDISS.../00_Titulo.pdf

SOUFFEZ, Marie-France (1985). “El simbolismo del piojo en el mundo 
andino. Boceto filológico”. Anthropológica, 4, pp. 171-202. 

VALDERRAMA, Ricardo y ESCALANTE, Carmen (1977). Gregorio 
Condori Mamani. Autobiografia. Cusco: Centro Bartolomé 
de las Casas.

VARGAS LLOSA, Mario (1978). José María Arguedas. Entre sapos y 
halcones. Madrid: Ediciones Cultura Hispánica del Centro 
Iberoamericano de Cooperación.

VIERA MENDOZA, Sara (2011). “Oralidad y sustrato mitológico en el 
cuento ´Orovilca´”. Ponencia inédita leída en el Congreso 



122     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 52(52), 2011

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

Internacional “Los universos literarios de José María 
Arguedas”. 

VILCAPOMA, José Carlos (2010). De bestiarios a la mitología andina. 
Insectos en metáfora cultural. Lima: ANR.

ZUIDEMA, Tom (1989). Reyes y guerreros. Ensayos de cultura andina. 
Comp. Manuel Burga. Lima: Fomciencias, Grandes 
Estudios Andinos.

Correspondencia:
Manuel Larrú Salazar
Director de la Escuela Académico Profesional de Literatura de la Facultad de Letras y 
Ciencias Humanas de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos.
Correo electrónico: larrusal@ec-red.com

Sara Viera Mendoza
Licenciada en Literatura por la Universidad Nacional Mayor de San Marcos.
Correo electrónico: v_smilagros@yahoo.es


