
Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022 / e-ISSN: 2708-2644	 61

De lo mítico a lo humano.  Yanantin y masintin en el testimonio andino

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

Bol. Acad. peru. leng. 71. 2022 (61-91)

De lo mítico a lo humano. Yanantin y masintin 
en el testimonio andino

From the mythical to the human.  Yanantin and masintin 
in the Andean testimony

Du mythique à l’humain. Yanantin et masintin 
dans les témoignages andins

Manuel Larrú Salazar
Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Lima, Perú

mlarrus@unmsm.edu.pe
https:// https://orcid.org/0000-0002-9609-6283

Sara Viera Mendoza
Universidad Peruana Cayetano Heredia, Lima, Perú

sara.viera.m@upch.pe
https://orcid.org/0000-0003-4785-1817

Resumen:
En este artículo, estudiamos cómo son las relaciones de pareja en el testimonio 
quechua. En la cosmovisión quechua, podemos afirmar que las relaciones tanto 
entre los animales, los dioses, los hombres y la naturaleza se expresan en duali-
dades, por correspondencia, por simetría, por analogía, por complementariedad 
y por reciprocidad. Se trata de un tipo de estructura cognitiva que abarca todo 

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

e-ISSN: 2708-2644 



62     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

el orden cosmológico. Por eso, es factible encontrar comunidades tradicionales 
donde hay roles desempeñados tanto por varones como por mujeres que pueden 
rastrearse desde las crónicas y la mitología incaica. Recordemos a la pareja 
mítica Manco Cápac y Mama Ocllo. Los espacios que fundaron representan 
lo alto (hanan), lo masculino (el inca), lo bajo (hurin) y lo femenino (la coya). 
En el dibujo cosmológico de Santa Cruz Pachacuti, también se expresa este 
dualismo en las figuras míticas a través de las nociones yanantin y masintin. En 
esa misma dimensión, también mencionaremos algunas parejas del Manuscrito 
de Huarochirí, tales como Kavillaca y Cuniraya o Chuquisuso y Pariacaca, 
cuyas performances implican un tipo de complementación, analogía y simetría, 
aspectos que guiarán el análisis cuando nos centremos en las relaciones sociales 
entre el hombre y la mujer en el testimonio quechua. 

Palabras clave: mundo andino, parejas míticas, dualismo, testimonio quechua 

Abstract:
In this research, we intend to study how couple relationships are in the 
Quechua testimony. We can assure that, in the Quechua cosmovision, 
the relationships between animals, gods, men and nature are expressed in 
dualities, by correspondence, by symmetry, by analogy, by complementarity 
and by reciprocity. It is a type of cognitive structure that includes the entire 
cosmological order. For this reason, it is possible to find traditional communi-
ties where there are roles played by both men and women that can be traced 
back through chronicles and Inca mythology. Consider the mythical couple 
Manco Capac and Mama Ocllo. The spaces they founded represent the high 
(hanan), the masculine (the Inca), the low (hurin) and the feminine (the Coya). 
In the cosmological drawing of Santa Cruz Pachacuti, this dualism is also 
expressed in mythical figures represented by the notions of yanantin and 
masintin. In the same dimension, we also mention some couples from The 
Huarochirí Manuscript, such as Kavillaca and Cuniraya or Chuquisuso and 
Pariacaca, whose performances imply a type of complementation, analogy 
and symmetry, aspects that will guide the analysis when we focus on the 
social relations between men and women in the Quechua testimony.  

Key words: yanantin, masintin, mythical couples, Quechua testimony, social 
relations



Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022 / e-ISSN: 2708-2644	 63

De lo mítico a lo humano.  Yanantin y masintin en el testimonio andino

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

Résumé:
Dans cette recherche nous nous proposons d’étudier les rapports de couple 
dans les témoignages quechuas. Nous pouvons affirmer que dans la cosmo-
vision quechua les rapports, aussi bien entre les animaux, les dieux, les 
hommes et la nature, s’expriment par dualités, par correspondance, par 
symétrie, par analogie, par complémentarité et par réciprocité. Il s’agit 
d’un type de structure cognitive qui recouvre tout l’ordre cosmologique. 
D’où qu’il soit possible de retrouver des communautés traditionnelles où 
certains rôles sont remplis aussi bien par des hommes que par des femmes, 
rôles dont on retrouve la trace dans les chroniques et la mythologie Inca. 
Souvenons-nous du couple mythique de Manco Cápac et Mama Ocllo. Les 
espaces qu’ils ont fondé représentent le haut (hanan), le masculin (l’inca), 
le bas (hurin), et le féminin (la Coya). Ce dualisme s’exprime aussi chez 
les figures mythiques du dessin cosmologique de Santa Cruz Pachacuti, à 
travers les notions de yanantin et masintin. Dans cette dimension aussi, nous 
retiendrons certains couples du Manuscrit de Huarochiri, como Kavillaca et 
Cuniraya, ou Chuquisuso et Pariacaca, dons les performances impliquent un 
type de complémentation, d’analogie et de symétrie, aspects qui guideront 
notre analyse quand nous traiterons les rapports sociaux entre l’homme 
et la femme dans les témoignages quechuas.

Mots clés: yanantin, masintin, couples mythiques, témoignage quechua, 
rapports sociaux

Recibido: 13/03/2022   Aprobado: 21/03/2022   Publicado: 15/06/2022

1. Introducción

Los estudios sobre las relaciones de pareja en el testimonio andino no 
han ocupado un lugar central en los estudios sobre esta materia. Son 
pocos los investigadores que se han interesado en el tema desde el análisis 
del discurso literario, sea este mítico o testimonial. En su mayoría, las 



64     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

aproximaciones a esta importante problemática se han producido desde 
un mirador de corte antropológico o sociológico, como los realizados 
por Valderrama y Escalante (1997), en «Ser mujer: warmi kay. La mujer 
en la cultura andina»; Silverblatt (1990), en Luna, sol y brujas. Género 
y clases en los Andes prehispánicos coloniales; y Ortiz (1993), en La pareja 
y el mito. Estudios sobre las concepciones de la persona y de la pareja en los 
Andes. En la literatura, el tema ha sido mencionado en aproximaciones 
como la realizada por Sara Viera Mendoza en su tesis de licenciatura, 
que luego publicó como libro Entre la voz y el silencio. Las Hijas de la 
diosa Kavillaca (2012) Todos estos estudios son aproximaciones, pero 
no constituyen investigaciones que profundicen y expliquen cómo 
son las relaciones de pareja en el testimonio andino y si estas guardan 
una conexión con los roles de las parejas míticas y las divinidades del 
Manuscrito de Huarochirí.

2.	 Arquetipos míticos y simbólicos de la pareja andina

Resulta problemático definir el concepto de mito. Urbano (1993), en su 
compilación Mito y simbolismo en los andes, revisa diferentes definiciones y 
perspectivas sobre esta noción, como las formuladas por Cassirer, Eliade, 
Levi-Strauss o Kirk. Estos autores acuñan conceptos a veces muy disímiles 
sobre el mito, por ejemplo, la correspondencia que habría entre el mito y el 
ritual (Cassirer, 1993), la cual no es condición necesaria para la existencia 
de este tipo de relato. Urbano (1993), por su parte, propone que «los 
relatos [míticos] describen una situación vivencial encarnada en los gestos 
y palabras de los héroes, a través de la cual se proyectan tensiones sociales 
o peripecias acerca del hombre y de las cosas para las cuales las sociedades 
buscan una explicación» (p. 20). Para efectos de este artículo, asumiremos 
el mito como un tipo especial de relato, en la medida que sus personajes o 
actores son sujetos paradigmáticos, arquetípicos, que encarnan y desarrollan 
una forma de orientarse en la realidad, o se oponen a estos mecanismos de 
orientación (ética, social, económica, etc.). En tal virtud, el mito, que es 
atemporal, busca resolver circunstancias que parecen contradictorias en la 
vida cotidiana de una comunidad; por eso, este tipo de relato es asumido 
positivamente, como un modo de creencia, por los usuarios de su circuito 
de comunicación. 



Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022 / e-ISSN: 2708-2644	 65

De lo mítico a lo humano.  Yanantin y masintin en el testimonio andino

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

Antes de analizar cómo son las relaciones de pareja en los testimonios 
andinos contemporáneos y en los relatos sobre las divinidades de Huarochirí 
que se expresan en estos testimonios, consideramos importante estudiar 
los arquetipos femeninos y masculinos predominantes, ya que estos crean 
un referente que aún pervive en el imaginario social andino evidentes en 
los testimonios, incluso en la narrativa andina.

En relación con la pareja andina, Ortiz (1993) señala que esta ha 
sido descrita como una relación que funda la vida social, es decir, el rol de 
padre, madre, etc. Los cargos públicos, comunitarios, incluso se asumen en 
pareja. A su vez, Cereceda (1987) señala que la belleza y luminosidad de los 
textiles se debe a la relación de dualidad, de contraste y complementación. 
La investigadora plantea lo siguiente: 

¿Qué permite a las k’isas producir ese efecto brillante, luminoso, dulcemente 
continuo? Precisamente el hecho de que son angostas, de que el color no 
cubre espacios sino listas y el ojo puede así coger la escala como un todo, 
unificando los colores a partir de los rasgos dominantes y llenando él mismo 
los vacíos que deja la arquitectura interior. La belleza de las degradaciones, 
en su reducción. Desnudadas de esas ilusiones ópticas, las k’isas no son 
más que una estructura de contraste.

sombra   vs   luz. (p. 102)

Salomon y Urioste (1991) nos dice que todo lo relacionado con el 
agua, la movilidad y la altura, así como los pares básicos oscuridad y luz, 
día y noche, cielo y tierra se asocian a lo masculino y lo femenino. Pero 
estos principios basados en determinados roles no son extraños y distintos 
unos de otros, más bien se complementan y establecen diferentes formas 
de complementariedad que se proyectan en la forma de vivir de las comu-
nidades andinas. Rostworowski (2000), siguiendo a Tristan Platt, señala 
que la relación geométrica del yanantin (literalmente ‘con su compañero’) 
se origina en la simetría corporal del ser humano. Esta tiene como eje 
el ombligo, a partir del cual un corte horizontal divide el cuerpo en dos 
partes mutuamente necesarias (saya), mientras que una línea vertical (suyu) 
determina la simetría corporal. Por eso, considera que la unión del hombre 



66     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

y la mujer es una anomalía que como resultado dará una combinación de 
dos elementos masculinos y dos femeninos opuestos: hombres femeninos, 
mujeres masculinas, hombres masculinos y mujeres femeninas. El esquema 
propuesto por Rostworowski es el siguiente:

Figura 1
Cuatripartición femenino/masculino

Nota. Tomado de Estructuras andinas de poder, por M. Rostworowski, 
2000, p. 84.

En su Historia del Tahuantinsuyu, Rostworowski (1988) sostiene 
también que, en el ámbito de la composición social, las jerarquías en el 
mando eran duales, no solo en lo que respecta al Cusco, sino también en 
los curacazgos que componían al gran estado nación Inca.1 En esta etapa de 
autonomía (época prehispánica), el mundo andino estaba concebido en un 
orden jerárquico basado en el principio de dualidad y oposición arriba-abajo 
(hanan-hurin), derecha-izquierda (ichoq-allauca), masculino-femenino. De ahí 

1	 Véase sobre el punto el capítulo cuarto, «La composición social en el Tahuantinsuyu», pp. 
181-194.



Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022 / e-ISSN: 2708-2644	 67

De lo mítico a lo humano.  Yanantin y masintin en el testimonio andino

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

que, en las relaciones de pareja, encontremos la figura de la mujer fuerte, 
poderosa, guerrera y líder, y al mismo tiempo la mujer hogareña, dedicada 
a las labores domésticas, sumisa. Ambos estereotipos están presentes en 
la organización social, religiosa y política de la cultura andina, y que el 
mito de los Hermanos Ayar pone en evidencia. En este mito, figuran los 
dos arquetipos femeninos de la mujer andina encarnados en Mama Ocllo, 
mujer subordinada, hogareña y dedicada a los quehaceres domésticos; y 
Mama Huaco, mujer guerrera, fuerte y viril jefa de ejércitos. 

Esta complementariedad de la pareja andina se evidencia en muchos 
aspectos de la vida cotidiana en los relatos contemporáneos. En el caso de 
las narraciones recogidas en el texto Hijas de Kavillaca, testimonio de las 
mujeres actuales de Huarochirí, se ratifica la relación hombre/mujer tanto 
en las actividades agrarias como en las tareas asignadas en las comunidades 
andinas, como por ejemplo la obligación de asumir cargos comunales, ya 
sea en los rituales o festividades, ya sea como autoridad (Centro de la Mujer 
Peruana Flora Tristán y Centro de Documentación sobre la Mujer [CMP 
Flora Tristán/CENDOC-Mujer], 2002). La persistencia de esta forma de 
organización social y familiar tiene claros orígenes prehispánicos, raíces 
que se patentizan en los mitos recogidos en las crónicas de los siglos xvi 
e inicios del xvii. Así, por ejemplo, el Inca Garcilaso de le Vega (1985) en 
sus Comentarios reales de los Incas, en el Cap. XVI: «La fundación del Cusco», 
narra cómo la pareja mítica fundadora Manco Cápac y Mama Ocllo, por 
orden del Sol, ocuparon respectivamente la parte alta (Hanan Cusco) y la 
parte baja (Hurin Cusco) no para establecer jerarquía y subordinación entre 
estas mitades, sino para que ambas se complementaran armónicamente, 
tal como lo era la pareja enviada por el padre Sol.  

 
3. La complementariedad hombre/mujer en el testimonio y en el 
Manuscrito de Huarochirí

Núñez del Prado (2007) define yanantin como una categoría que se 
caracteriza por la complementariedad jerarquizada entre lo masculino 
y lo femenino. Asimismo, propone que masintin evidencia valores como 
la solidaridad, la identidad y la equivalencia entre hermanos del mismo 
sexo. Por lo tanto, ambas categorías definen la organización del mundo en 



68     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

términos de oposición y complementariedad. Conviene subrayar que estas 
nociones se expresan en las relaciones de pareja, tanto en los relatos míticos 
como en el testimonio andino a través de, por ejemplo, la reciprocidad. Por 
su parte, Perroud y Chouvenc (1969), en su Diccionario Castellano Kechwa 
/ Kechwa Castellano, definen masintin como «ambos, la pareja» (p. 107).     

En Dioses y hombres de Huarochirí2, traducido por Arguedas (1966), 
un mito que establece un primer rol femenino es el denominado «Vida de 
Cuniraya Viracocha» (Cap. II). A grandes rasgos, se relata cómo Cuniraya 
llega a Huarochirí y enseña a los hombres las actividades relacionadas con 
la agricultura: a hacer andenes, a regar con eficacia (Arguedas, 1966). Su 
aspecto inicial, sin embargo, es el de un pobre piojoso. Kavillaca es una 
huaca hermosa, deseada por los demás huacas, a quienes ella rechaza. 
Cuniraya, engañador, convertido en pájaro, deposita su esperma en 
un fruto de lúcuma que ella come y, luego, queda encinta. Sin saber 
quién es el padre, ella convoca a todos los huacas para que reconozcan 
a la hija. La niña va directamente donde Cuniraya. Kavillaca —al ver 
que todos los huacas se burlaban, pues había engendrado una hija de 
uno muy pobre y piojoso— toma a su niña, huye y se lanza al mar de 
Pachacamac, donde madre e hija se petrifican en forma de isla. Por otro 
lado, Cuniraya se convierte en un huaca muy poderoso y, mientras va 
haciendo relampaguear su traje de oro, la persigue. En el camino, va otor-
gando dones a los animales que le dan buenas noticias sobre el paradero 
de Kavillaca o maldiciéndolos. Cuando llega a Pachacamac, arroja al mar 
los peces que criaba Urpayhuachac, mujer del dios Pachacamac, y logra 
poblarlo. Después, al pretender violar a una hija de Urpayhuachac, esta 
se vuelve paloma y puebla la costa de aves marinas. Por fin, Cuniraya 
retorna a Huarochirí sin que Urpayhuachac logre derrotarlo ni este a 
la diosa costeña.

El mito es de tipo cosmogónico: la acción de Cuniraya transforma la 
realidad, estableciendo un nuevo orden. Así, esta divinidad está relacionada 

2	 La recopilación del extirpador de idolatrías Francisco de Ávila se conoce como Dioses y hombres 
de Huarochirí o Manuscrito de Huarochirí (MH). En este artículo, apelaremos a la primera 
denominación porque hemos empleado la recopilación traducida por José María Arguedas.



Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022 / e-ISSN: 2708-2644	 69

De lo mítico a lo humano.  Yanantin y masintin en el testimonio andino

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

con la agricultura y la fertilidad. Fertiliza a Kavillaca, puebla el mar de 
peces y genera aves marinas. Además, posee una función dadora, pues 
reparte funciones a los animales en relación con su utilidad o no para los 
hombres. A su vez, Kavillaca es la diosa deseada por todos, pero los huacas 
son incapaces de establecer una conjunción con su objeto de deseo, salvo 
Cuniraya, quien mediante un ardid sí logra engendrar una niña con ella. 
Esta diosa vive al pie de una laguna: Anchicocha. Al analizar su morada 
y su nombre, el rol de Kavillaca se transparenta. La voz anchiy significa 
‘gemir, suspirar’; el vocablo qocha, ‘laguna’; y qawiy, ‘mustio, marchito, seco’. 
Su nombre y el lugar de su morada connotan el deseo de ser fertilizada, 
deseo no cumplido por la incompetencia de los poderosos huacas, cuyo 
rol se asocia con la infertilidad. 

Cuniraya es la divinidad que fertiliza lo que toca o designa. Su tránsito 
es de este a oeste. Al inicio (amanecer) es pobre, pero poderoso. Al ser 
identificado como el padre de la hija de Kavillaca, hace relampaguear su 
traje de oro (mediodía), y al llegar a la costa, al mar, no vence ni es vencido 
por Urpayhuachac (atardecer). El rol de Cuniraya, así como sus estados 
de transformación, lo identifican con el sol; y al igual que el sol, Cuniraya 
fertiliza, pero no de forma directa, sino de manera indirecta. Establece un 
nuevo presente asociado con la agricultura. El par complementario de esta 
divinidad de tiempos fuertes es Kavillaca, que desde luego representa a la 
Pachamama (la tierra). El mito determina la profunda necesidad de que 
ella esté en la Costa transformada en isla (representación metonímica de 
la Pachamama): es la deseada por el más poderoso, deseo que lo obliga 
a buscarla diariamente determinando el tránsito del sol. Su calidad de 
divinidad está conectada con el agrocentrismo andino.

Urpayhuachac, al igual que los demás huacas, es divinidad del pasado, 
que se caracteriza por la ausencia de reciprocidad y complementación. Ella 
domina la saya Hurin; mientras que Cuniraya, la saya Hanan. El triunfo 
de uno sobre otro implicaría una catástrofe cósmica. De allí que no hay 
triunfo de ninguno, más bien se mantiene el equilibrio en la dualidad (saya), 
estando el pasado subsumido en una nueva realidad, que inaugura este 
dios solar. Es por este motivo que el presente, en la cosmovisión andina, 
contiene todos los tiempos.



70     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

¿Qué roles masculino y femenino detectamos en este mito cosmo-
gónico? ¿Qué tipos actanciales se establecen? ¿A qué contradicción de la 
realidad responde? ¿Es factible asumir que, como relato paradigmático 
y modélico, este mito se proyecta en la vida cotidiana? El rol masculino 
principal se asocia con la dinámica para generar fertilidad. Cuniraya es 
activo, obrador, astuto (munayniyuq), enseña para que la tierra entregue 
todo su ser (es un pachayachachiq). Por otra parte, el rol femenino principal 
(Kavillaca) se asocia con el agua (vive al pie de una laguna, su estado final 
petrificado es vivir en un gran lago, hatuncocha ‘el mar’). Lo femenino se 
relaciona con el deseo de fertilidad y reproducción; por ello, inaugura una 
nueva realidad, que solo es posible porque hay reciprocidad entre ambos 
actores. Este tipo de intercambio es claramente asimétrico, como la asimetría 
que existe al comparar los cuerpos masculino y femenino. Precisamente, 
esa diferencia es la que hace posible la conjunción y la renovación, que el 
mito pone en evidencia.

Los roles actanciales principales lo establecen los protagonistas del 
relato. Sin embargo, hay otros dos personajes: los huacas (masculinos) y 
Urpayhuacha (femenino). Un aspecto común que determina sus roles es 
que son entidades que no hacen reciprocidad con aquello que los distingue: 
la riqueza (los huacas) y la abundancia (peces), Urpayhuachac. Ambos 
sujetos actanciales se caracterizan por quebrar la norma ética básica en la 
comunidad andina: la reciprocidad; por ello, pertenecen a un mundo no 
cultural, no organizado, a la oscuridad del pasado. 

Según el análisis realizado, encontramos que, en el nivel saya (hanan 
y hurin), tenemos lo masculino y lo femenino complementando entre sí. 
En el nivel suyu, al contrario, hallamos a lo masculino positivo (Cuniraya) 
y lo masculino negativo (los huacas). Asimismo, en el ámbito femenino, 
Kavillaca corresponde a lo fértil, mientras que Urpayhuachac al pasado 
improductivo. Roles masculino y femenino son complejos, su comple-
mentariedad está regida por los principios éticos que articulan al grupo.

 ¿Qué contradicción lógica o qué problema de la realidad cotidiana 
resuelve el mito? En una cultura regida por la lógica de la oralidad, esto 
es, por la experiencia sensible y concreta, no por leyes abstractas —lógica 



Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022 / e-ISSN: 2708-2644	 71

De lo mítico a lo humano.  Yanantin y masintin en el testimonio andino

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

que se basa, entre otros principios, por el desplazamiento metonímico—, 
es evidente que la actuación tanto de Cuniraya como de Kavillaca sintetiza 
la extrañeza del proceso de fertilización. ¿Cómo y por qué la ausencia de 
la luz solar genera lo mustio, lo seco y significa, por lo tanto, carencia? 
¿De qué manera interviene el sol en el desarrollo de la agricultura? ¿Por 
qué su tránsito cotidiano de este a oeste? ¿Qué lo explica? Por responder 
justamente a cuestiones concretas, el mito se propone como un relato 
sagrado. La reflexión sobre cómo se proyecta este mito en la realidad 
campesina actual lo señalaremos más adelante, luego de estudiar el siguiente 
relato contemporáneo.                   

Del libro Hijas de Kavillaca, se ha extraído el relato titulado «Mamá 
Capyama3 y Pedro Batán» (CMP Flora Tristán/CENDOC-Mujer, 2002), 
que fue contado por Flora, Severina, Estela y Lucía, de modo que tenemos 
cuatro variantes que serán identificadas con las letras C1 (Mamá Capiama 
y Pedro Batán, contado por Estela, de 19 años, San Damián), C2 (Mamá 
Capiama y Pedro Batán, contado por Flora, de 37 años, San Damián), 
C3 (Mamá Capiama y Pedro Batán, contado por Lucía, de 15 años, San 
Damián) y C4 (María Capiana y Pedro Batán, contado por Severina, de 66 
años, San Damián). Nos centraremos en la relación femenino-masculino, 
pero también se evidenciará cómo, a pesar del tiempo transcurrido, sigue 
vigente todavía la relación de las míticas parejas andinas del Manuscrito 
de Huarochirí. Para explicar este relato, es necesario conectarlo con el 
mito de Collquiri y Capyama, y con otros relatos andinos para extraer los 
elementos simbólicos comunes entre uno y otro que permitan su mejor 
comprensión. 

En Dioses y hombres de Huarochirí, también se narra de qué manera 
Collquiri, con la ayuda de Cuniraya, logra encontrarse con la hermosa 
Capyama, luego de que enviara a un muchacho a decirle que su llama 
había parido. Capyama, llevando un porongo de chicha, acude gozosa y 
va al encuentro de la llama, pero en su lugar encuentra a Collquiri, quien 

3	 En Dioses y hombres de Huarochirí, se utiliza el nombre Capyama, pero en el libro testimonial 
Hijas de Kavillaca, Capiama y Capiana. En este artículo, respetaremos ambas voces para 
diferenciar los relatos contemporáneos del que es más antiguo.



72     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

transformado en pájaro revolotea sobre Capyama. Al cogerlo y ponerlo 
sobre su regazo, se derrama la chicha formando un manantial. El pajarillo 
empieza a crecer y pesar en el vientre de Capyama.  Al fijarse, ella ve un 
hermoso joven del cual se enamora al instante. Después de dormir juntos, 
se van. Collquiri se la lleva a la zona de Yansacocha.

Por cuestiones de análisis, dividiremos en tres partes este texto. En 
la primera, se cuenta cómo Collquiri, que es un huaca de la zona yunca, 
sube a buscar mujer y todo lo que acaece con ella. En la segunda, se narra 
la negociación entre los familiares de Capyama y Collquiri para concertar 
el matrimonio entre ambos. Finalmente, los familiares de ella acceden 
después de que Collquiri ofreciera un hucoric o acequia subterránea. En 
la tercera, se narra lo que sucede con la acequia hecha por Collquiri y 
el descontento de los familiares de Capyama por la cantidad de agua 
que salía. También figura el descontento y temor de los Concha por la 
escasez de agua. 

Ortiz (1998) nos dice que, antes de conformar una pareja, es común 
que se establezca el rimanakuy, donde son los familiares quienes se reúnen 
para tratar la conveniencia de la unión, ya sean estas económicas, personales, 
etc. Ortiz resume la conformación de la familia andina de esta forma:

1. 	 Ambas familias se enteran por sus hijos del estado de sus vínculos y 
de su decisión de unirse. En pocos casos y lugares, la familia paternal 
tomará la iniciativa o impondrá sus preferencias matrimoniales a sus 
hijos. En general los padres juzgarán sobre la conveniencia o no del 
matrimonio; pero la decisión final no les pertenece, en principio. 

2. 	 Los padres de la novia muestran inquietud, pena, a menudo también 
una cierta antipatía por el pretendiente y su familia.

3. 	 Los padres del pretendiente realizan con él una visita solemne a la 
casa de la joven.

4. 	 En esta, y a menudo en sucesivas como prolongadas visitas, se liman 
las asperezas, se llega al acuerdo capital y a otros de diversa índole.

5. 	 La novia se va a vivir a casa de los padres del novio. Rara vez, por 
conveniencias de orden económico o práctico, sucede al revés. A veces 
el viaje de la casa de los padres maternos a los paternos reviste la forma 



Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022 / e-ISSN: 2708-2644	 73

De lo mítico a lo humano.  Yanantin y masintin en el testimonio andino

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

ceremonial de un rapto por parte del novio (que puede ser asistido 
por su familia). (p. 162)

En el mito «Mamá Capyama y Pedro Batán» (CMP Flora Tristán/
CENDOC-Mujer, 2002), queda clara esta negociación entre los familiares 
tanto de Collquiri como de Capyama. En la variante C1, el personaje 
central es Mamá Capiama, que se encantó luego de pasar por la laguna 
de Yanascocha. Luego ella encanta a Pedro Batán. En C2, Mamá Capiama 
era una mujer de Sunicancha que se transformó en un encanto luego de 
pasar por la laguna de Yanascocha. Después encantó a un huarochirano 
llamado Pedro Batán, que era ganadero. En C3, la informante relata 
que es Pedro Batán quien se encantó primero al pasar por la laguna.  
Luego se encantó Mamá Capiama. Ahora los dos viven en la laguna. En 
C4, también se cuenta la historia de una pareja que se encantó cuando 
pasaron cerca de la laguna en una mala hora. Ella se llamaba María 
Capiana y el hombre, Pedro Batán. Es preciso señalar que el término 
encanto, palabra castellana que ha adquirido semanticidad quechua, alude 
a cualquier objeto o sujeto hierofanizado, esto es, que se ha tornado 
sagrado no como una cualidad intrínseca y propia, sino como condición 
sacra que ha adquirido, situación que lo hace cualitativamente distinto 
a cualquier otro sujeto u objeto.   

En todas las variantes se consignan dos personajes. En C3 y C4, 
las testimoniantes no hacen distinción sobre quién es más importante, 
mientras que, en C1 y C2, el personaje central es Capiama, ya no la 
figura mítica de Collquiri o de Llacsamisa. (Esta divinidad es mencionada 
en el Cap. 31 de Dioses y hombres de Huarochirí. Es el mayor de cinco 
hermanos y está asociado a la conquista de ayllu de Concha). A pesar 
de las referencias dadas acerca de los nombres y lugares, es obvio que 
el relato privilegia la figura de Capiama, otorgándole las connotaciones 
de Collquiri y Llacsamisa. 

En el mito de Dioses y hombres de Huarochirí, Capyama es símbolo de 
la madre tierra —no olvidemos que Capyama es la portadora de un tambor 
de oro y un porongo de chicha, que al vaciarse originó un manantial— de 
los campos de oca y quinua, de los manantiales de Ratactupi y protectora 



74     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

de la zona de Yampilla. Por su parte, Llacsamisa es el guardián en la laguna 
de Yansacocha y es quien efectúa la desviación del agua de esa laguna para 
que esta no se desborde.

Según las cuatro variantes del mito «Mamá Capyama y Pedro 
Batán» (CMP Flora Tristán/CENDOC-Mujer, 2002), a Capiama se le 
asocia con la laguna de Yansacocha. Las lagunas son lugares de transición 
entre el kay pacha y el uku pacha. Son un fenómeno intermedio al igual 
que los manantiales. Son umbrales entre el orden y el desorden, entre 
el caos y el cosmos. Muchas de ellas son consideradas como el efecto 
posterior de grandes inundaciones a causa del deterioro del orden 
cósmico por graves infracciones. Pero, en C1 y C2, esta vinculación 
con el agua obedece más a una connotación netamente femenina que 
a una infracción cósmica.

En C1, se menciona que Mamá Capiama siempre sale en luna llena. 
En el mundo andino, la luna llena es considerada como un periodo espe-
cialmente fértil (siembra, cosecha, etc.) y está asociada al lado femenino. 
Por otro lado, tenemos que Pedro Batán es atraído por la belleza de Mamá 
Capiama, pero es ella quien siente deseo y lo atrae invitándolo: «¿Me 
acompañas por un momento? estoy sola en la soledad, ¿me acompañas?» 
(CMP Flora Tristán/CENDOC-Mujer, 2002, p. 88). En C2, también 
encontramos este mismo motivo: 

Cuando llegó a la laguna encontró a la mujer y se pusieron a conversar de 
todo, tanto así que ella le dijo que tenía sed, y como el hombre cargaba 
una cantimplora chiquitita se acercó a la laguna a sacar agua y en ese 
momento Pedro Batán se dio cuenta de que estaba adentro de la laguna 
al lado de la señora y ya no logró salir. (CMP Flora Tristán/CENDOC-
Mujer, 2002, p. 89) 

El elemento común en C1 y C2 es la contraposición de lo femenino y 
lo masculino. En este sentido, se puede interpretar que Capiama representa 
la fertilidad y se correlaciona con la Pachamama. Cuando en C2 se dice que 
«tiene sed», se entiende que ella es la tierra en estado de aridez y que está 
esperando la lluvia para ser fertilizada; por consiguiente, será originadora 



Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022 / e-ISSN: 2708-2644	 75

De lo mítico a lo humano.  Yanantin y masintin en el testimonio andino

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

de vida solo cuando entre en conjunción con el elemento masculino, es 
decir, el agua. Por otro lado, vemos que Capiama, mediante el engaño 
(C2) o la invitación (C1), atrae a Pedro Batán y lo atrapa en su laguna. 
Según lo que se cuenta en Dioses y hombres de Huarochirí, regularmente, 
son los huacas, como Collquiri, Cuniraya o Pariacaca, quienes eligen a las 
doncellas más hermosas y deseadas de la localidad. Sin embargo, en las 
variantes analizadas, es Capiama quien atrae al varón hacia ella, poniendo 
de relieve su deseo sexual.

En este punto, se hace necesario relacionar a Capiama con 
Chaupiñamca y Chuquisuso, dos personajes del mito número 3 de Dioses 
y hombres de Huarochirí. Chaupiñamca es símbolo de la tierra abierta que 
se ofrece y de la mujer que expresa abiertamente su deseo sexual hacia 
el varón. Otra figura femenina que posee la connotación de la tierra 
que se entrega es Chuquisuso, quien después de negociar con Pariacaca 
para que riegue sus campos, se entrega a él con el fin de convertirse en 
piedra al borde del acueducto. También simboliza a la Pachamama, que 
se ofrenda en bienestar de los otros, ejerciendo su rol de mediadora entre 
las divinidades y los hombres. 

En C1, se menciona que Capiama aparece cuando hay luna, la cual 
pertenece a la noche, la oscuridad y la humedad. Por su parte, Pedro 
Batán, encarnado en la figura de un ganadero o pastor, se relaciona con 
la claridad, la mañana y lo seco por estar regido y expuesto a los rayos 
del sol; pero también, con los Apus, que controlan el ganado. La unión 
de Capiama con Pedro Batán simbólicamente representa la alianza 
entre el mundo de arriba (sol, lluvia, seco) y el mundo de abajo (luna, 
Pachamama, oscuridad). Aquí la complementariedad entre lo femenino 
y lo masculino está planteada en los términos opuestos de caliente (sol) 
y frío (luna). Ambos constituyen el régimen del día en sus dos partes: 
mañana (masculino) y noche (femenino). El sol, por ser caliente, es seco, 
opuesto a la humedad, a la estación de lluvias y al agua. Si observamos 
la ciclicidad del tiempo en el mundo andino, tendremos las dos épocas 
bien marcadas en el ciclo agrario anual: el tiempo de sequía y el tiempo 
de lluvias, el tiempo de escasez y el tiempo de abundancia, el tiempo de 
esterilidad y el tiempo de fecundidad. 



76     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

Este movimiento cíclico se inicia con el año agrícola, puente culmi-
nante de la época de sequía, que debe revertirse para dar paso a las lluvias. 
Durante este periodo, la Pachamama es intocable y es el lapso de preparación 
para la siembra (fecundidad). Es durante este periodo que se hacen los 
rituales o pagos, que tienen la condición de imprescindibles para que la 
Pachamama siga siendo generosa y se conserve la vida. 

El culto que los pobladores le profesan a Mamá Capiama en C1, C2 
y C3 es el mismo que los pobladores de Concha le profesaban a Llacsamisa. 
Mamá Capiama es la dispensadora del agua y, al mismo tiempo, es símbolo 
de la madre tierra. Al tener los atributos de un huaca, encarna la figura de 
Llacsamisa; por consiguiente, se convierte en un ser sagrado. No olvidemos que 
al Apu se le ofrenda con coca y cigarros: «En una ollita de barro le ponen su 
coca y su cigarro para que Mamá Capiama traiga agua para acá y desaparezca 
el hambre» (CMP Flora Tristán/CENDOC-Mujer, 2002, p. 102).

En Dioses y hombres de Huarochirí, las huacas se presentan como 
seres sagrados que protegían un espacio físico y cumplían roles sociales 
y políticos. Además, extendían su control sobre una determinada área 
geográfica, y eso incluía también a los seres humanos que vivían dentro 
de esa área. Esta inclusión de los seres humanos dentro del espacio a cargo 
de las huacas introduce una variable social en la conexión entre divinidad 
y territorio. Las huacas eran consideradas los seres protectores de una 
determinada comunidad humana, la que se pensaba como descendiente 
de su determinada huaca. 

La filiación simbólica a una huaca constituía uno de los factores 
fundamentales de identidad étnica de un grupo. Según lo visto en C1, 
C2 y C4, todavía persiste este lazo entre imagen de culto e identidad 
cultural, cuando esta —como es el caso de mamá Capiama— se convierte 
en un símbolo de la comunidad. Por otra parte, la entrega del agua a los 
pobladores, por parte de Capiama o María Capiana en C1, C2 y C4, es 
también una manifestación de poder y de gracia divina. Si la existencia 
del agua es parte de lo que es Capiama, y esta es indesligable del entorno 
geográfico, más aún, es el mismo entorno geográfico, tenemos que en 
Yansacocha la tierra y el agua son una unidad indisoluble. 



Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022 / e-ISSN: 2708-2644	 77

De lo mítico a lo humano.  Yanantin y masintin en el testimonio andino

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

Este juego de relaciones entre laguna/ser humano pone de relieve 
el rol de culto que tiene Capiama, que si bien ha sido incorporado con el 
rasgo tradicional de la cultura propia de la región, su imagen ya no funciona 
como la de una huaca, sino como la de una madre, recuérdese que los 
pobladores le llaman mamá a Capiama: «El primero de febrero le hacen 
una misa en la iglesia, bajan la cruz que está a la salida de la laguna, le 
llevan con banda y ahí le hacen su misa, su adoración» (CMP Flora Tristán/
CENDOC-Mujer, 2002, p. 115). En este nivel, Capiama es la divinidad 
que cuida de los destinos de sus hijos como una madre. El establecimiento 
de este tipo de vínculos de parentesco simbólico con Capiama hace que su 
culto adquiera todas las connotaciones del culto cristiano. 

A continuación, mostramos un cuadro comparativo realizado por 
nosotros en el que hemos tomado algunas parejas de Dioses y hombres de 
Huarochirí porque evidencian la relación femenino/masculino de los relatos 
analizados. 



78     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

Tabla 1
Cuadro comparativo de los mitos fundantes 

«Cavillaca 
y Cuniraya»

(MH)
Mito n.º 1

«Chuquisuso               
y Pariacaca»

(MH)
Mito n.º 2

«Collquirí                   
y Capyama»

(MH)
Mito n.º 3

«Mamá 
Capiama y 

Pedro Batán» 
(HK) Leyenda

Cuniraya: 

Es un dios 
pobre con                                                                                                                                      
apariencia de 
pobre  

Fecunda a la 
mujer.                   

Utiliza la astucia 
para fertilizar a 
Cavillaca.

Pariacaca:

Deidad proveedo-
ra de agua, civili-
zador del mundo 
y constructor de 
obras hidráulicas.   

Símbolo del agua 
que fertiliza a la 
mujer y a la tierra 

Collquiri: 

Es la figura del 
héroe civilizador, 
creador de obras 
hidraúlicas y pro-
veedor de agua.

Pedro Batán: 

Asociado al sol, 
el agua como 
elemento fertili-
zador, al ganado 
y la ingenuidad.

Cavillaca:

Símbolo del 
estado femenino 
originario del 
universo.  Es la 
pachamama que 
se pertenece a sí 
misma.

Chuquisuso:

Es la madre 
tierra que se 
ofrenda para otros. 
También es la 
mediadora entre 
las divinidades y 
los hombres.

Capyama:

Símbolo de la 
tierra, la luna y la 
fertilidad. 

Mamá Capiama: 

Asociada a 
la luna, la 
pachamama, 
la fertilidad, la 
astucia y el deseo 
sexual por el 
varón y la figura 
paterna del Dios 
cristiano.

Relación hombre 
mujer: 

Es de comple-
mentariedad. 

Relación hombre 
mujer: 

Es de complemen-
tariedad.

Relación hombre 
mujer: 

Es de complemen-
tariedad.

Relación hombre 
mujer: 

Es de comple-
mentariedad.



Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022 / e-ISSN: 2708-2644	 79

De lo mítico a lo humano.  Yanantin y masintin en el testimonio andino

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

Cosmovisión: 

Andina.

Cosmovisión: 

Andina.

Cosmovisión: 

Andina.

Cosmovisión: 

Andina y 
occidental.

	
La complementariedad entre lo femenino y lo masculino es eviden-

ciada en muchos aspectos de la vida cotidiana y se ratifica en la relación 
hombre/mujer con las actividades agrarias y las tareas asignadas según 
el género. Paralelamente, los nexos encontrados en «Mamá Capiama y 
Pedro Batán» con las deidades femeninas de Dioses y hombres de Huarochirí 
evidencia la persistencia del sistema simbólico de la complementariedad 
andina y la relación de la sexualidad con el agua. Lo resaltante en los relatos, 
y que no necesariamente es totalmente acorde con los testimonios, es la 
relación de complementariedad. Sin embargo, esta relación no es simple 
ni inmediata. Es, por el contrario, compleja y mediata.

En la estructuración de la familia nuclear andina, lo femenino respecto 
a lo masculino es propio y ajeno al mismo tiempo. Es la hija, la hermana, 
pero también puede ser la esposa del otro. Tiene un rol mediador externo 
(chaupi) en tanto que puede establecer relaciones exogámicas con un otro 
diferente a lo propio de la comunidad. El otro es, a su vez, el ámbito de 
una interrogación. Es lo deseado en términos de que, al ocupar otro piso 
ecológico, puede hacer posible que el ámbito de la reciprocidad se amplíe y 
que, por lo tanto, la base del intercambio en bienes o en trabajo enriquezca 
a la familia. Es de notar, de inmediato, que la riqueza en el mundo andino 
se valora no por los bienes que se posee, sino por la familia extensa. Ser 
wakcha es literalmente estar huérfano y ajeno a toda reciprocidad. Pero 
el otro es también lo temido, ya que la ética de la reciprocidad obliga 
al intercambio; y el intercambio con lo diferente, que obliga la alianza 
hecha por la mujer con otro, puede ser peligroso para la unidad familiar. 
Hay que señalar, una vez más, que, en las culturas orales el cambio, la 
transformación, se toma con sumo cuidado o se rechaza. Las culturas 
orales son tradicionales y, como señala Ong (1993), la empatía con lo que 
se sabe y lo que se conoce es resultado de un gran esfuerzo de memoria 
por conservar lo conocido.



80     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

En el mito sobre «La vida de Cuniraya Viracocha» y en el de «Mamá 
Capiama y Pedro Batán», los actores son ajenos, forasteros, que cambian la 
realidad que se vivía. Pero el tránsito de lo antiguo a lo nuevo es positivo. 
Cuniraya es rechazado por las huacas, es un extraño, uno de afuera. Su 
acción fundadora permite el tránsito de lo no cultural (desconocimiento 
de la agricultura) a lo cultural (mundo ordenado). El mismo efecto ocurre 
en el mito «Mamá Capiama y Pedro Batán». Ambos textos nos permiten 
dilucidar un rol de la mujer en el mito, y que se proyecta en el testi-
monio: ella no solo asume un rol complementario, es también el sujeto 
del intercambio que afina y asegura la reciprocidad. ¿Cuándo se altera este 
sistema estructural? ¿De qué manera el testimonio contemporáneo registra 
cambio cuando se asocia con la urbe moderna? En el siguiente apartado 
estudiaremos justamente cómo, en las relaciones de pareja, el otro puede 
ser un elemento disturbador.

4. Lo femenino masculino en el testimonio de Adelinda Fustamante, 
Hijas de Kavillaca y Gregorio Condori Mamani

En el testimonio Hijas de Kavillaca, perduran los elementos simbólicos 
femeninos de antiguos mitos prehispánicos, donde las relaciones básicas 
del hombre con la tierra siguen siendo un elemento vital para vivir en la 
comunidad. Así como la pachamama es lugar de crianza de los animales, 
las plantas y el agua, la mujer andina es quien «cría», engendra, alberga 
en su ser a otro ser, quien transmite el saber4 ancestral, dispone de los 
recursos del hogar, cocina los alimentos al calor del fogón, cuida de la salud 
de los miembros de su familia y participa activamente en la comunidad.  

El rol del varón está más asociado con la fuerza y el sostenimiento 
del hogar, con la dimensión dinámica del principio masculino en el trabajo 
de la chacra o el comercio. En cambio, de la mujer brota la vida, nutre 

4	 El saber andino no es el resultado del almacenamiento de datos adquiridos intelectualmente, 
es un saber colectivo acumulado por generaciones que no está separado de la experiencia 
vivida ni de las concepciones míticas y religiosas. Por eso, «la ciencia andina se fundamenta 
sobre todo en los argumentos de autoridad (el peso de los ancianos), de antigüedad (el peso 
de la tradición), de frecuencia (el peso de la costumbre) y de coherencia (el peso del orden)» 
(Estermann, 1998, p. 106).



Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022 / e-ISSN: 2708-2644	 81

De lo mítico a lo humano.  Yanantin y masintin en el testimonio andino

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

y enseña, transmitiendo a las generaciones más jóvenes lo que un día 
ella también recibió de los mayores mediante narraciones, cuentos, actos 
rituales y costumbres. Regularmente son ellas, las mujeres, ya sean jóvenes, 
mayores o ancianas, quienes saben «muchas cosas» (CMP Flora Tristán/
CENDOC-Mujer, 2002, p. 129, testimonio de Elisa, 14 años).  

Este pueblo está encantado, suceden muchas cosas que la gente no puede 
explicar, a mí me ha costado mucho acostumbrarme. La familia de mi esposo 
es de acá, mi mamá era de Tupicocha y desde Chiquita ya me contaba 
algunas historias de su pueblo. (CMP Flora Tristán/CENDOC-Mujer, 
2002, p. 152, testimonio de Marilú, 38 años)

Mi mamita me contaba de los gentiles y los puquios, bien aconsejada iba 
yo, ella me decía: ¡Cuidado con estar cayéndote en la pirca, por la cueva 
de gentil andando, cuidado! (…) mi mamita me contaba todo eso, en la 
noche cuando cocinábamos ella me seguía contando. (CMP Flora Tristán/
CENDOC-Mujer, 2002, p. 65, testimonio de Olga, 73 años)

Para el dolor de estómago hay una plantita que se llama mastranco eso son 
simples hojitas. Tú la hierves y dejas enfriar un poco, poquito nomás, luego 
caliente ya te lo vas tomando. También el llantén para que desinfectes. Para 
el dolor de vistas la manzanilla, cuando tienen una herida no se utiliza el 
alcohol sino hay una plantita que se llama el usumbar y le dicen también 
el pie de perro. Es hervida también con las infindraca unas plantitas pues 
y sin nada sin pastillas, sin pomadas, sin nada. Tú vas lavando todos los 
días la herida y te vas sanando. Para las fiebres típicas la achicoria, es un 
amargo, bastante amargo o la hoja de la granadilla con verbena. (…) 
también para los animales preparan. Ahora que se está acostumbrando a 
comprar remedios, pero no se compraba. Si el ganado estaba con fiebre 
pues se preparaba la medicina a base de tuna. Las hojas de tuna es partida 
y se saca todo lo que la tuna tiene por dentro y eso es dado al ganado o 
también es dado junto con las plantitas, el romero. Hay otras plantitas 
o sea no me acuerdo el nombre, pero es dada juntos allí con la tuna y los 
cactus. (Viera, 2012, p. 115, testimonio de Adelina Fustamante)

El rol de la mujer implica el saber criar a la familia brindando los 
cuidados que sólo ella puede dar a través de la sabiduría recibida de sus 



82     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

padres y abuelos, el curar las enfermedades por medio de hierbas, en la 
práctica cotidiana de los ritos necesarios para restablecer la salud, o el evitar 
el quiebre de la reciprocidad previniendo la infracción de alguna norma. 
Es así como la cosmovisión andina es aprendida, transmitida y recreada 
de manera incesante.  

	
Es ella quien dispone y distribuye el dinero: «Él me da su cheque 

(…) yo soy la que distribuye los gastos» (CMP FT/C-M, 2002, p. 114, 
testimonio de Flora, 37 años). Es ella quien reparte los alimentos, quien 
siembra la semilla: «El hombre abre la tierra (…) las mujeres vamos 
poniendo la semilla» (CMP Flora Tristán/CENDOC-Mujer, 2002, p. 204, 
testimonio de Esperanza, 70 años). Es ella quien, al igual que el hombre, 
protege la familia y participa en los rituales y festividades de la comunidad.

	
De ella se espera que comparta las responsabilidades con el esposo, 

sepa trabajar, tenga sabiduría en el cuidado de la chacra y sepa ser buen 
ejemplo para sus hijos, nietos, yernos y nueras.

A mi familia que llega, yernos nueras, les estimo, les quiero, pero si algo 
no me gusta yo les digo. Ellos deben hacer en su casa como yo he hecho, 
deben enseñar a los hijos a trabajar (…) a mí mis yernos, mis nueras me 
alaban mucho:

—mamacita —me dicen— tu cuerpo no vale, pero tus hechos ¡uh! 
¡doble de mi suegro eres! (CMP Flora Tristán/CENDOC-Mujer, pp. 208-209, 
testimonio de Natividad, 75 años)

Tanto el hombre como la mujer desempeñan funciones complementa-
rias; por eso, cuando alguien fallece, mientras que los hombres acompañan 
al difunto con su trago, su vela y su cigarro durante toda la noche, «las 
señoras van con sus leñas llevando algo para el difunto para que al día 
siguiente a la hora del entierro todas se pongan a cocinar» (CMP Flora 
Tristán/CENDOC-Mujer, 2002, p. 170, testimonio de Mariela, 27 años). 
Y, en la champería (trabajo colectivo para limpiar las acequias y reservorios 
de agua comunales, antes del inicio del régimen de lluvias), mientras los 
hombres se van a la faena a limpiar la laguna, «todas las mujeres de la 



Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022 / e-ISSN: 2708-2644	 83

De lo mítico a lo humano.  Yanantin y masintin en el testimonio andino

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

comunidad tenemos que cocinar» (CMP Flora Tristán/CENDOC-Mujer, 
2002, p. 231, testimonio de Máxima, 81 años). 

	
Si bien el saber andino permanece en el imaginario de todas las 

testimoniantes, es evidente el choque cultural entre la concepción andina 
y occidental, sobre todo en lo referido a las festividades. Por ejemplo, Carla 
considera la fiesta del Señor de los Milagros como una de las festividades 
de su pueblo. Por su testimonio, parece quedar claro que la festividad 
es propia del ritual católico por la presencia de las flores, las velas, las 
ropas moradas y el sahumerio como elementos propios de la procesión. 
No obstante, es posible percibir la confluencia de elementos andinos 
y occidentales, porque la misa se celebra a las doce de la noche, y esto 
coincide con los rituales propios del despacho5. La incorporación de Cristo, 
los santos y la Virgen al imaginario andino es evidente, pero «pierden las 
condiciones que gozaban en el cristianismo, en cambio adquieren otras 
que los vuelven más asequibles» (Grillo, 1991, p. 27). Ahora, son vistos 
no como divinidades sino como deidades andinas con las cuales se puede 
dialogar y reciprocar. 

La mujer también debe ser conocedora del saber de la comunidad 
para poder preservar el equilibrio cósmico y endoculturar a sus hijos. El rol 
del varón y de la mujer está vinculado al campo, al trabajo de la tierra y la 
comunidad. Aun las informantes más jóvenes están vinculadas al ámbito 
rural y de la chacra, aunque sea de forma indirecta o pasiva.  

 
Los dos trabajan, mi mamá se dedica al negocio, a la casa, a la crianza de 
animales, y mi papá es chofer y está trabajando ahorita en el Centro de 
Salud. (CMP Flora Tristán/CENDOC-Mujer, 2002, p. 37, testimonio de 
Sadit, 16 años)

5	 Estos rituales también llamados paqo, alcanzo, mesa o misha son recíprocos y tienen la 
condición de ser imprescindibles; por ello, deben celebrarse para que la pachamama siga siendo 
generosa y se conserve la vida. Ahora, dependiendo de la importancia y los fines, estos son 
celebrados por un chaman profesional (paqo), un sacerdote andino inferior (pampamisayoq), 
un sacerdote andino superior (altomisayoq) o un observador de la coca (kukaqhavoq).



84     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

¡(…) igual trabajamos acá! Todos van a colaborar, jóvenes, niños, mujeres, 
varones, todos vamos a barbechar, a regar a labrar la tierra, a sembrar, a 
cuspar, todo hacemos acá y no hay que el esposo va a labrar la tierra porque 
es su obligación ¡nada! Porque a veces no tiene tiempo y la mujer va. (CMP 
Flora Tristán/CENDOC-Mujer, 2002, p. 246, testimonio de Alicia, 28 años)

Ahora estamos sembrando papa, y a veces las mujeres ayudamos al esposo 
con el trinche. El hombre agarra la taqlla y nosotras sembramos, echamos 
la semilla, también sembramos oca, olluco. (CMP Flora Tristán/CENDOC-
Mujer, 2002, p. 178, testimonio de Marisela, 40 años)

Cuando estaba mi papá, él nos mandaba a la chacra a barbechar, a tirar 
lampa, a agarrar la barreta, agarrar agua, todo pues. (CMP Flora Tristán/
CENDOC-Mujer, p. 189, testimonio de Porfiria, 56 años)

Nosotros estamos acostumbrados a trabajar pues, no importa la edad, 
igual vamos agarrando la lampita, pañando leña, llevando la soga, así 
estamos. Cuando vendemos ya sacamos alguito, aunque sea poco se 
gana. (CMP Flora Tristán/CENDOC-Mujer, 2002, p. 229, testimonio 
de Máxima, 81 años) 

	
En la sociedad andina el hombre y la mujer alcanzaban el equi-

librio en el matrimonio. Allí, cada uno hacia su contribución mediante 
la distribución del trabajo en un sistema de tareas, y aunque las labores 
estaban distribuidas por género, estas normas no eran tan estrictas como 
para que uno no pudiese hacer la labor del otro. No hay que olvidar que, 
en la mentalidad andina, el trabajo también era complementario entre sí. 
Las mujeres estaban encargadas de tejer, cocinar, preparar la chicha, alistar 
los campos para el cultivo, sembrar semillas, criar a los niños, cosechar, 
deshierbar, sachar, trocar en los mercados locales, pastorear, cargar agua 
(Silverblatt, 1990, p. 6).

La mujer andina posee un rol ligado a la maternidad (cuidar de los 
hijos y endoculturarlos para que conserven las costumbres y tradiciones), 
las actividades domésticas (hacer el almuerzo, lavar, cocinar, cargar agua, 
y atender al esposo), el trabajo en la chacra (regar, pastear el ganado, 
sembrar, cargar leña) y, en algunos casos, el comercio. Como la cultura 



Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022 / e-ISSN: 2708-2644	 85

De lo mítico a lo humano.  Yanantin y masintin en el testimonio andino

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

andina es netamente agrocéntrica, tal como lo ha demostrado Murra 
(1975), es posible observar cómo en los testimonios se pone énfasis en el 
trabajo en la chacra, pero en roles complementarios. 

	
En el mundo andino, la sexualidad no es exclusiva del hombre y la 

mujer, sino que todo es sexuado, desde lo orgánico —como las plantas y 
los animales— hasta lo inorgánico —como los fenómenos meteorológicos 
y el cosmos—. La sexualidad forma parte del orden cósmico y relieva de 
forma sincrética y expresiva el principio de complementariedad. Es en 
este sentido que el hombre andino adquiere identidad y pertenencia en 
la medida que se identifique complementariamente con el otro. La mujer 
andina, además de relacionarse con el varón, también lo hace con los 
fenómenos cósmicos masculinos como el pastoreo —pues los animales son 
considerados masculinos—; además, ayuda en las labores agrícolas como 
el sembrar las semillas. En el caso del varón, éste se dedica al cultivo de 
la tierra, símbolo de lo femenino. Y es que son ellos quienes deben abrir 
la pachamama, como lo manifiesta Estermann (1998).

	
En la sociedad andina, hombre y mujer coexisten en el mismo nivel, 

pero hay diversidad de funciones, maneras de expresión, competencias y 
roles entre hombres y mujeres que no son los mismos de occidente. Al 
respecto, Ortiz (1993) indica que la pareja andina continúa articulando 
su relación en torno a la complementariedad y la cohesión, pero también 
prevalece un espíritu de competencia y rivalidad mutuas. Este estilo, dice 
Ortiz, prevalece en el cotidiano de los pueblos y en todos los ámbitos del 
parentesco andino, ya sea entre marido y mujer, entre hermanos, entre 
hombres y mujeres, entre pueblos o entre generaciones diferentes. 

Por eso, cuando los varones siembran, se produce un espíritu de 
competencia que se ve reflejado en el trabajo: 

¿Quién ara más rápido? ¿Quién abre los mejores surcos?; entre las mujeres 
¿Quién guisa mejor? ¿Quién trajo la merienda más suculenta para la limpia 
acequia o yarqa aspiy? En consecuencia, se inicia una rivalidad sobre quien 
realiza mejor las labores ¿los hombres o las mujeres?, ¿tus hermanos o mis 
cuñados?, ¿tu comunidad o la mía? (Ortiz, 1993, pp. 163-164) 



86     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

Asimismo, el autor señala que, si bien puede haber y existen tensiones 
dentro de la relación conyugal, estas no son causa de su disolución, al 
contrario, son raras las veces que se disuelve la unidad doméstica por 
voluntad de sus miembros.

Es posible, desde luego, que las relaciones de pareja no sean siempre 
armónicas, como ocurre en toda relación de intercambio y de tipo agonal. 
En su gran mayoría, estas mujeres soportan con fuerza de voluntad la 
soledad, el abandono de sus parejas en las responsabilidades familiares, el 
maltrato físico y el trato injusto que estas tienen con sus hijos. 

Cuando él se iba donde su mamá yo quedaba sola, mis cuatro paredes nada 
más sabían lo que yo pasaba, pero como ya había hijos tenía que seguir para 
adelante. Soporté muchas cosas, él tomaba, me abandonaba en la chacra 
cuando había que trabajar, pero yo seguía, hasta que después ya cambió. 
No fue por gusto mi trabajo de luchar para salir adelante (CMP Flora 
Tristán/CENDOC-Mujer, 2002, p. 176, testimonio de Marisela, 40 años).
A mi mamá también me acuerdo que una fecha mi papá le pegó y yo me 
di cuenta porque me cargó en la espada mi mamá. (CMP Flora Tristán/
CENDOC-Mujer, 2002, p. 87, testimonio de Elisa6) 

El esposo de mi mamá me trata bien pero hace distinciones, a veces les da 
más comida a mis otros hermanitos, prefiere más a sus hijos que a nosotros 
dos, a ellos les da pan, pero a nosotros no. A mi hermanito varoncito le 
hace trabajar más, a mí no tanto (…) no quiere que este descansando, 
trabajando nomás quiere que esté, si no se molesta. Mi mamá sabe eso 
pero llora nada más. (CMP Flora Tristán/CENDOC-Mujer, 2002, p. 74, 
testimonio de Lucia, 15 años) 

Landeo (2014) señala cómo a veces el yanantin es sinónimo de 
llanto y sufrimiento. Ilustra este punto con el caso de Asunta y Eusebio, 
extraído del testimonio de Asunta, contenido en la Autobiografía de Gregorio 
Condori Mamani.

6	 En el libro, no figura la edad de Elisa, pero, por su testimonio, se deduce que es menor de 
25 años. 



Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022 / e-ISSN: 2708-2644	 87

De lo mítico a lo humano.  Yanantin y masintin en el testimonio andino

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

El maqta metafóricamente simboliza a la cruz, mientras que la sipas, el 
cuerpo que sufre, el que porta y traslada la cruz, una representación de 
Cristo, femenino y doliente. En este contexto Asunta y Eusebio establecen 
yanantin adverso (mana allin), porque los vínculos de reciprocidad han sido 
vulnerados lo mismo que las normas ancestrales del allin kausay (existencia 
armoniosa). (Landeo, 2014, pp. 198-199)

A veces la dualidad también puede degenerar en lo que Landeo 
(2014) denomina «muerte simbólica de maqta y sipas» (p. 199). La voz 
de Asunta refleja esa muerte simbólica al relatar sucesos de opresión, 
maltrato y marginación que padece en manos de su esposo Eusebio, el 
otro complementario.  

Desde el día que me junté a este hombre para mí todo era llorar y sufrir, 
como si hubiera sido una hija natural negada, vivía con mi cruz que era mi 
propio marido. Si no me celaba, me maltrataba peor que a su enemiga a 
muerte. (Valderrama y Escalante, 1977, pp. 106-107)

Asunta, ante los golpes y celos de su esposo, reflexiona cuestionándose 
a sí misma y decide abandonar a su marido: «¿Cómo puede ser la vida 
para no separarme del lado de un hombre, si tengo manos, pies, boca 
para hablar y ojos que miran? ¿Acaso soy una inválida? ¡Si estas manos 
hacen la cocina! Pensando así me vine de su lado, abandonando la mina y 
a mi marido» (Valderrama y Escalante, 1977, p. 107). En su testimonio, 
también es posible encontrar un atisbo de esa fuerza de la mítica mujer 
guerrera. Ella, ante la marginación y el maltrato, intenta vivir sola y salir 
adelante, lamentablemente la sociedad en la que se desenvuelve no se lo 
permiten. Gregorio, el protagonista del testimonio, ve en Asunta un rol 
no de pareja, sino más bien utilitario, ya sea para que cocine o mantenga 
relaciones de pareja con ella. 

5.	 Conclusiones

El relato mítico andino registra relaciones de complementariedad y de 
simetría en las relaciones de pareja. Tanto en los mitos de la Fundación del 
Cusco (Garcilaso) como en Dioses y hombres de Huarochirí, la relación entre 



88     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

divinidades masculina y femenina permite el cambio y la transformación 
positiva de la realidad. Además, en este tipo de relatos, la relación de pareja 
tiene como fundamento la reciprocidad asimétrica, que constituye la base 
ética para el funcionamiento y el equilibrio de la comunidad. Por lo tanto, 
los sujetos actanciales asumen roles paradigmáticos y se constituyen como 
modelos para los receptores de estos relatos.

En el testimonio contemporáneo, se observan dos variantes: la 
continuidad del modelo mítico en la realidad cotidiana o su infracción. 
La perturbación del modelo que implica la relación de pareja se produce 
en un medio urbano, en el que la jerarquía masculina sobre lo femenino 
se impone. En consecuencia, el ámbito urbano genera comportamientos 
machistas, donde lo femenino está deshumanizado y es asumido como 
objeto, no como sujeto complementario y simétrico.



Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022 / e-ISSN: 2708-2644	 89

De lo mítico a lo humano.  Yanantin y masintin en el testimonio andino

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Arguedas, J. M. (trad.). (1966). Dioses y hombres de Huarochirí. Narración 
quechua recogida por Francisco de Ávila ¿1598? Museo Nacional 
de Historia/Instituto de Estudios Peruanos.

Cassirer, E. (1993). El mito del Estado. Fondo de Cultura Económica.

Centro de la Mujer Peruana Flora Tristán, y Centro de Documentación 
sobre la Mujer. (2002). Hijas de Kavillaca: tradición oral de 
mujeres de Huarochirí. Ediciones Flora Tristán.

Cereceda, V. (1987). Aproximaciones a una estética andina: de una idea de 
belleza a una idea de mediación. En T. Bouysse-Cassagne, 
O. Harris, T. Platt, y V. Cereceda (Eds.), Tres reflexiones sobre 
el pensamiento andino. Hisbol.

Estermann, J. (1998). Filosofía andina. Estudio intercultural de la sabiduría 
autóctona andina. Abya-Yala.

Garcilado de la Vega, I. (1985). Comentarios reales de los incas. Biblioteca 
Ayacucho.

Grillo, E. (1991). La religiosidad en las culturas andina y occidental 
moderna. En F. Greslou, E. Grillo, E. Moya, G. Rengifo, V. 
Rodríguez, y J. Valladolid (Eds.), Cultura andina agrocéntrica 
(pp. 11-48). PRATEC. 

Landeo, P. (2014). Categorías andinas para una aproximación al willakuy. 
Asamblea Nacional de Rectores.

Murra, J. (1975). Formaciones económicas y políticas del mundo andino. IEP.

Núñez del Prado, D. (2007). Yanantin y masintin en la cosmovisión andina. 
Academia. https://www.academia.edu/10401973/



90     	 e-ISSN: 2708-2644 / Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022

Manuel Larrú Salazar y Sara Viera Mendoza

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

YANANTIN_Y_MASINTIN_LA_COSMOVISION_
ANDINA

Ong, W. (1993). Oralidad y escritura. Tecnologías de la palabra. FCE.

Ortiz, A. (1993). La pareja y el mito. Estudios sobre las concepciones de la persona 
y la pareja en los andes. Fondo Editorial de la PUCP.

Ortiz, A. (1980). Huarochirí 400 años después. Fondo Editorial de la PUCP.

Perroud, P., y Chouvenc, J. (1969). Masintin. En Diccionario Castellano 
Kechwa-Kechwa Castellano. Dialecto de Ayacucho (p. 150). 
Padres Redentoristas. 

Rostworowski, M. (1988). Historia del Tahuantinsuyu. IEP.

Rostworowski, M. (2000). Estructuras andinas del poder. IEP.

Silverblatt, I. (1990). Luna, sol y brujas. Género y clases en los Andes prehispánicos 
coloniales. Centro de Estudios Rurales Andinos Bartolomé 
de las Casas.

Salomon, F., y Urioste, G. (trads.). (1991). The Huarochirí manuscript: A 
testament of ancient and colonial Andean religion. Universidad 
de Texas. 

Urbano, H. (Comp.). (1993). Mito y simbolismo en los andes. La figura y la 
palabra. Centro de Estudios Rurales Andinos Bartolomé 
de las Casas.

Valderrama, R., y Escalante, C. (1977). Gregorio Condori Mamani. 
Autobiografía. Centro de Estudios Rurales Andinos Bartolomé 
de las Casas.

 
Valderrama, R., y Escalante, C. (1997). Ser mujer: warmi kay. La mujer 

en la cultura andina. En D. Arnold (Comp.), Mas allá del 



Bol. Acad. peru. leng. 71(71), 2022 / e-ISSN: 2708-2644	 91

De lo mítico a lo humano.  Yanantin y masintin en el testimonio andino

https://doi.org/10.46744/bapl.202201.003

silencio. Las fronteras de género en los andes (pp. 153-170). 
CIASE/ILCA.

Viera, S. (2012). Entre la voz y el silencio. Las hijas de la diosa Kavillaca. 
Seminario de Historia Rural Andina/Fondo Editorial de 
la UNMSM. 


